
Neden Katolik Değilim?

Ozan Can Yılmaz



Ahit Yayınları
Davutpaşa Cad. Kazım Dinçol San. Sit.
No 81/87, Topkapı, İstanbul, Türkiye
https://ahityayinlari.com
info@ahityayinlari.com

Neden Katolik Değilim?
Yazar: Ozan Can Yılmaz
ISBN: 978-605-

T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Sertifika No: 52351

Bu kitabın her türlü yayın hakkı saklıdır ve izin ile kullanılmıştır. Telif hakkı 
sahiplerinin yazılı izni olmadan bu yayın, makale tarzında yayınlar içinde 
bulunan kısa alıntılardan hariç her hangi bir biçimde basılıp çoğaltılması 
yasaktır. Kitabın metnini kullanmak isteyenler, telif hakkı sahiplerin izni 
için yayıncıya başvurmalıdır.

Düzelti: Serhat Özgenç, Çağdaş Coşkun
Dizgi: 

Bu kitapta kullanılan tüm Kutsal Kitap ayetleri, aksi belirtmedikçe, Kutsal 
Kitap Türkçe Yeni Çeviri’den alınmıştır. Kutsal Kitap © The Bible Society 
in Turkey (Kitab-ı Mukaddes Şirketi), The Translation Trust (Yeni Yaşam 
Yayınları), 2001, 2008. Tüm yayın hakları Kitabı Mukaddes Şirketi’yle Yeni 
Yaşam Yayınları’na aittir ve izin ile kullanılmıştır.

Basım: Anadolu Ofset, +90 212 567 73 13
Davutpaşa Cad. Kazım Dinçol San. Sit.
No 81/87 Topkapı, İstanbul

1. Basım: Kasım 2025



Neden Katolik Değilim?

Ozan Can Yılmaz





İÇİNDEKİLER

Önsöz............................................................................................. 7

I. Roma Katolikliğine Giriş............................................................ 9
Gelenek ve Modernite Arasında II. Vatikan Konsili .................... 15

II. Tanrı Bilgisi Üzerine Temel Bir Sorgulama...............................19

III. Sakramentler...........................................................................41
Protestan Sakrament Anlayışı........................................................ 46
Katolik Sakrament Öğretisi............................................................ 51
Araf ve Endüljans  ......................................................................... 70

IV. Lekeli Meryem Üzerine............................................................81
Meryem Duaları........................................................................... 128
Azizlere Yönelmek........................................................................ 137

V. Aklanma, Yeniden Doğuş ve Vaftiz.........................................147

VI. Papa Yanıldı! .........................................................................161

VII. İnanç mı, Cazibe mi?............................................................173





Önsöz

Kilise tarihi boyunca Tanrı’nın halkı bir soruyla yüzleşmiştir: 
İmanımızın nihai ölçütü nedir? Tanrı’nın Sözü mü, yoksa in-
sanın geleneği mi? Bu soru, Reformasyon’un kalbinde yankıla-
nan sorudur ve her çağda olduğu gibi bugün de kiliseyi yeniden 
Tanrı’nın Sözü’nün saf ışığına çağırmaktadır. Dr. Ozan Can 
Yılmaz’ın kaleme aldığı Neden Katolik Değilim, bu çağrının 
çağdaş bir yankısıdır. Yazar, Roma Katolikliği’nin tarihsel ve 
doktrinel temellerini incelerken Tanrı’nın Sözü’nün yetkin oto-
ritesini merkeze alır. Bu eser yalnızca teolojik bir inceleme de-
ğil; iman, vicdan ve Tanrı Sözü önünde verilmiş bir tanıklıktır.

Ozan Can Yılmaz, Reformasyon’un özünü yeniden dile ge-
tiriyor: Yalnızca Kutsal Yazılar, yalnızca lütuf, yalnızca iman, 
yalnızca Mesih, yalnızca Tanrı’nın yüceliği (Sola Scriptura, Sola 
Gratia, Sola Fide, Solus Christus, Soli Deo Gloria). Bu beş ilke, 
Hristiyan inancının sağlam temeli, kurtuluşun berrak kaynağı 
ve kilisenin sürekli reformunun ölçütüdür. Yazar, bu hakikatleri 
Katolik doktrinin tarihsel iddialarıyla karşılaştırarak, insan ge-
leneğinin nasıl yavaşça Tanrı’nın Sözü’nün yerine geçtiğini açık-
ça gösteriyor.

Kitap boyunca şu gerçek yeniden belirginleşiyor: Aynı keli-
meleri kullanıyor olabiliriz ama aynı şeyi kastetmiyoruz. “Lü-
tuf”, “iman” ve “kilise” sözcükleri, Kutsal Kitap’ın tanımladığı 



8 

anlamlarından saptığında artık Müjde olmaktan çıkıyor. Neden 
Katolik Değilim bu yüzden bir reddiye değil, bir çağrıdır: Tan-
rı’nın halkını, insan otoritesinin gölgesinden çıkarıp Kutsal Ya-
zı’nın berrak ışığına dönmeye davet eder. Her satırıyla “Reform 
Kilisesi daima reformdadır” (Ecclesia Reformata, Semper Refor-
manda) ilkesini hatırlatır.

Bu eser, tartışmadan çok tanıklıktır; polemikten çok iman 
bildirgesidir. Ozan Can Yılmaz, bir teolog olarak değil, Mesih’in 
Sözü’ne tutsak bir imanlı olarak konuşuyor. Kilise geleneğinin 
ağırlığı altında ezilen modern vicdanlara Pavlus’un o kadim sö-
zünü yeniden duyuruyor: “Çünkü tek Tanrı ve Tanrı’yla insan-
lar arasında tek Aracı vardır; o da insan olan Mesih İsa’dır” (1. 
Timoteos 2:5). Kilise, insanın değil Tanrı’nın Sözü’nün üzerine 
inşa edildiğinde gerçek birliğini ve gücünü bulur.

Fikret Böcek
İzmir Protestan Kilisesi

Reform Kilisesi, Daima Reform! 
Ecclesia Reformata, Semper Reformanda!



I. Roma Katolikliğine Giriş

“Neden Katolik değilim?” sorusu, ilk bakışta bir reddediş ya da 
dışlama tavrı gibi görünebilir. Oysa bu sorgulamanın temelinde 
yalnızca karşı çıkma arzusu değil; Katolik Kilisesi’nin öğretileri 
ile Kutsal Kitap arasında beliren gerilimler ve uyumsuzluklar yat-
maktadır. Viyana Üniversitesi’ndeki doktora eğitimim süresince 
Teoloji Fakültesi’nde aldığım dersler, bu konudaki akademik il-
gimi derinleştirdi. Araştırmalarım ilerledikçe ve Kutsal Kitap’ı 
bağlamsal ve karşılaştırmalı yöntemlerle inceledikçe, Katolik 
doktrinleriyle temel ve uzlaştırılamaz farklılıklar bulunduğunu 
gözlemledim. Bu gözlemler ışığında kaleme alınan bu kitap, bir 
kimlik beyanı sunmayı değil, karşılaştırmalı analizlerden doğan 
sonuçları tartışmayı amaçlıyor. Katolikliğe açılan kapılardan geç-
meye çabalarken, her defasında Kutsal Yazılar’ın ışığında başka bir 
yöne çekildiğimi fark ettim. Bu nedenle, “Neden Katolik değilim?” 
sorusu benim için yalnızca bir reddiye değil; aynı zamanda bir 
arayışın, bir denemenin ve nihayetinde bir fark edişin ifadesidir.

Katolik Kilisesi Kateşizmi, Mesih’ten söz ederken O’nu Kili-
se ile öylesine iç içe geçirir ki, adeta ikisi tek bir bütünmüş gibi 
sunulur. Mesih ve kilise neredeyse eşanlamlıymış gibi, çoğu za-
man birlikte anılır (bkz. Katolik Kilisesi Kateşizmi, §795, §796). 



10 

Bu yorum ve analiz ışığında Kateşizm’i yeniden okumak, beni 
yüzeydeki bu ortaklıkların ötesinde daha fazla soru sormaya 
yöneltti. Katolik doktrini ve teolojisine göre, Mesih’i kiliseye 
bağlayan içsel bir mantık vardır. Mesih adı telaffuz edilse de, 
asıl kastedilen, kilisede somutlaştırılan ve sunulan sakramental 
Mesih’tir. Tarihsel Mesih, Kutsal Kitap’taki Mesih ve kilisenin 
kurumsal işlevi birbirinden ayrı tutulmaz; ikisi bir ve aynıdır. 
Katolik Kilisesi Kateşizmi’nin §1362 - §1367 arasındaki mad-
deleri, Çarmıh’tan söz ederken yalnızca tarihte yaşanmış olayı 
değil; kurtarıcı yönüyle önem taşıyan ve faydaları bize Rabbin 
Sofrası sakramenti aracılığıyla ulaştırılan Ekaristik Çarmıh’ı da 
kasteder. Yani çarmıh anılır; ancak asıl kastedilen, kilise aracılı-
ğıyla sunulan sakramenttir. Önemli olan çarmıhın kendisi değil, 
komünyondur.

Lütuf söz konusu olduğunda ise, bu kavram Tanrı’nın Mesih 
aracılığıyla iman edenlere doğrudan kurtuluş armağanını ver-
mesi şeklinde anlaşılmaz. Bunun yerine lütuf, daha karmaşık 
bir olgu olarak görülür; Yarı Pelagianizm olarak da değerlendi-
rebileceğimiz bu durum, kilisenin sakramentlerine katılım ile 
insanın iyi işlerinden kaynaklanan katkılarının birleşimiyle elde 
edilen bir armağan olarak kabul edilir. Lütuf, kendi başına bir 
armağan sayılsa da, Mesih aracılığıyla kendini kurtuluş için su-
nan Tanrı’nın bizzat kendisi değil; farklı unsurların etkileşimiyle 
oluşan karmaşık bir bütün olarak anlaşılır.

Dolayısıyla vardığım sonuç şudur: Aynı kelimeleri kullanı-
yor olabiliriz, ama aynı şeyi kast etmiyoruz. Bir Roma Katoliği 
ile Kutsal Kitap üzerine çalışmış veya sohbet etmişseniz, başlan-
gıçta yüzeysel bir ortak zemin bulabilirsiniz. Ancak daha derine 
indiğinizde, sorular sormaya ve Kutsal Kitap metnini birlikte 
okumaya başladığınızda, bu ilk görünür ortaklığın yalnızca yü-
zeysel olduğunu fark edersiniz. Kutsal Kitap anlayışından farklı, 
daha derin taahhütler vardır.

Örneğin, aklanma kelimesi, yıllar boyunca Katoliklerle 
yaptığım konuşmalarda çok önemli bir terim olmuştur. Keli-



11 

me, Trent Konsili’nde ve 1999’daki Ortak Aklanma Doktrini 
Bildirgesi’nde kullanılmış olsa da anlamı farklıdır. Katolik Ka-
teşizmi’nin (§161, §2015; §1821, §1036; §1037, §1861; Trent, Ka-
nun 23, 32) öğretileri dikkate alındığında, Katolik Kilisesi’nin 
kurtuluşu, imanla birlikte iyi işlere ve itaate bağlı olarak iler-
leyen; ancak ölümcül günahla kaybedilebilen bir süreç olarak 
gördüğü söylenebilir. Buna göre aklanma, Hristiyan yaşamı-
nın sonunda tamamlanan, ancak kesinliği garanti olmayan bir 
yolculuk olarak anlaşılır. Hristiyan yolculuğumuzda kutsallaş-
maya, yüceltilmeye ve dönüşüme götüren ilk adım değil, yol-
culuğun sonudur ve bu sonuç kesin değildir. Reformcular ise 
aklanmadan söz ettiklerinde, bunu Mesih’te Tanrı’dan gelen 
ilk yasal ilan olarak anlar ve Hristiyan yaşamının temeli ola-
rak görürlerdi. Bu anlayış sayesinde kurtuluş güvencesi dene-
yimlenebilir ve takdir edilebilirdi. Çünkü aklanma, Tanrı’nın 
bir eseridir; Tanrı tarafından yasal olarak ilan edilmiştir ve bu 
nedenle kurtuluşumuz, bizim yaptıklarımıza değil, Mesih’in 
bizim için yaptıklarına bağlıdır (Romalılar 3:28; 2. Korintliler 
5:21; Filipililer 3:8-9). Böylece Kurtuluşumuzdan emin olma-
nın temeli sağlanmış olur. Katolik Kilisesi için ise aklanma, 
vaftizde başlayan ve yalnızca ilk adımı oluşturan, süregelen 
bir aklanma hayatına yol açan devam eden bir yolculuktur. Bu 
süreç, kişinin ilerlemesini sağlayacak yakıt olarak sakrament-
lerin alınmasını ve süreci güçlendiren bir unsur olarak iyi işle-
rin katkısını gerektirir. Nihai aklanmaya ulaştıracak bu süreç 
garanti değildir. Roma Katolik teolojisine göre, aklanma süreci 
ilerleyebileceği gibi, bizim katkımıza bağlı olarak gerileyebilir 
de. Aklanmamızda bir artış olabilir; ancak aynı zamanda azal-
ma da yaşayabiliriz. Bu, bir yasal ilan değil; daha çok garanti 
verilmeyen, süregelen bir süreçtir.

Bir diğer önemli kavramsal ayrım, birlik konusuyla ilgilidir 
ve bu kavrama yönelik olarak Trent Konsili’nden İkinci Vatikan 
Konsili’ne kadar standart bir Roma Katolik birliği anlayışı var-
dır. Birlikten söz edilirdi; ancak bu, insanları ikiye ayıran bir tür 



12 

birlikti: içeride olanlar ve dışarıda olanlar. İçeride olmak için 
Katolik Kilisesi’nde vaftiz edilmiş olmanız ve kilise ile iletişim 
halinde bulunmanız, yani Katolik Kilisesi tarafından yönetilen 
sakramentleri alıyor olmanız gerekiyordu. İnsanların birliğin ne 
anlama geldiğini deneyimlemeleri ve onun bir parçası olabilme-
leri için bu koşul şarttı.

Bu iki kriterle nitelendirilemeyenler —Katolik Kilisesi’nde 
vaftiz edilmiş olmamak ve kilise ile iletişimde bulunmamak, 
yani sakramentleri almamak— ya kilisenin öğretilerinden ay-
rılmış sapkınlar ya da hiçbir zaman kilisenin bir parçası olma-
mış, kanonik sınırların dışında kalan paganlar ya da disipliner 
nedenlerle artık kilisenin sakramentlerine katılmayan aforoz 
edilmiş kişiler olarak kabul edilirdi. Yani ya içerideydiniz ya da 
dışarıda; ya birleşmiş ya da ayrılmıştınız; ya bir gruba dahildiniz 
ya da diğerine. Ayrım nettir ve Katolik Kilisesi, Roma kimliğiyle 
sınırları belirlemede oldukça kararlıydı: Reformasyon’un kilise 
toplulukları sizlersiniz; sizler sapkınsınız; sizler bölünmüşsü-
nüz; sizler sürünün dışındasınız. Birlik istiyorsanız gelin, Pa-
pa’nın otoritesi ve yapısı altına girin; aksi takdirde dışarıdasınız 
ve bizden biri olarak kabul edilmiyorsunuz.

Bir sonraki bölümde de ele alacağımız gibi, 20. yüzyılın en 
önemli dinî toplantılarından biri olan İkinci Vatikan Konsili 
(ya da kısaca Vatikan II, 1962-1965), Katolik Kilisesi’nin birlik 
anlayışında ve bu anlayışın pratiğe geçirilişinde köklü bir deği-
şime yol açtı. Konsil, artık tek ve katı bir birlik modeli yerine, 
farklı seviyelerde gerçekleşebilen ve çeşitli türleri olan bir birlik 
anlayışını benimsemeye başladı. Bu sayede, insanları yalnız-
ca içeridekiler ve dışarıdakiler şeklinde ikiye ayırmak yerine, 
farklılıklarını göz önünde bulunduran daha kapsayıcı bir ba-
kış açısı gelişti. Vatikan II, mükemmel birlik ve kusurlu birlik 
gibi farklı birlik seviyelerinden söz ederek, birleşmiş olmanın 
farklı yolları olduğunu kabul etti. Mükemmel birlik, Katolik 
Kilisesi’ne ait olanları, kilisenin otoritesi altında bulunanları 
ve sakramentlerini alanları karakterize eden birliktir. Ancak 



13 

mükemmel birlik yalnızca bir tür birliği ifade eder. Henüz tam 
olarak mükemmel olmayan, ama yine de gerçek bir birlik türü 
olan kusurlu birlikler de vardır. Bu sayede Katolik olmayan 
Hristiyanlar, artık sapkın, aforoz edilmiş veya bölünmüş ola-
rak etiketlenmek yerine, onlardan ‘ayrılmış kardeşler’ olarak 
söz edilmeye başlandı. Ancak tarihsel olarak incelendiğinde, 
Katolik Kilisesi’nin kendi doktrinlerine aykırı görüşlere sahip 
olanlara karşı sistematik ve sıklıkla sert bir muhalefet yürüt-
tüğü görülmektedir. Açıklayayım: Trent Konsili, 1. Kanon’da, 
transsubstansiyasyon (ekmek ve şarabın özünün Mesih’in be-
denine ve kanına dönüşmesi) öğretisini reddederseniz, artık la-
netlendiğinizi söylüyor. Eğer Rabbin Sofrası ayininin sadece bir 
sembol veya mecaz olduğunu düşünüyorsanız, o zaman yine 
lanetli sayılırsınız. Ardından 11. Kanon’da, yalnızca iman-
la kurtulduğunuzu söylerseniz, yine lanetlenmiş sayılırsınız. 
Peki, Katolik İnanç Kateşizmi’nin 846. paragrafında, Katolik 
Kilisesi’ne girmeyi veya içinde kalmayı reddedenlerin kurtu-
lamayacağını bizzat öğrettiğini biliyor muydunuz? Gerçekte, 
Roma Katolik doktrini, Katolik olmayanları Mesih’te gerçek 
kardeşler olarak görmüyor.

1996’da Papa II. John Paul, Ut Unum Sint adlı genelgesinde 
‘ayrılmış kardeşler’ ifadesini bir adım ileri taşıyarak ‘geri kaza-
nılan kardeşler’ kavramını ortaya koydu. Yani Vatikan II hâlâ 
birliği ayrılıkla tanımlayan ‘ayrılmış kardeşler’ dilini kulla-
nırken, II. John Paul bu dili ilişkilerin bağlarını ve yakınlığını 
vurgulayarak daha anlamlı hâle getirdi. ‘Geri kazanılan kar-
deşler’ ifadesi, 60 yıl önce düşünülemezdi; çünkü o dönemde 
tipoloji şuydu: ya tamamen birleşmişsinizdir ya da dışarıdası-
nızdır. Şimdi çizgi bulanıklaştı ve birliği anlamanın birçok ve 
çoklu yolu tanıtıldı. İkinci Vatikan Konsili ile Katolik Kilisesi, 
geri dönülemez bir taahhütte bulundu; yani geriye adım atma 
veya geri gitme olasılığı olmayan bir yön belirledi. Katolik Ki-
lisesi, on yıllar boyunca farklı Hristiyan mezhepleri ve kuru-
luşlarıyla düzinelerce diyalogu başlatarak, Ekümenik hareke-



14 

tin (Hristiyan mezheplerini birleştirme çabası) merkezi ve ana 
oyuncusu hâline geldi. Bazen ikili, bazen çok taraflı formlarda 
diyalog kurulsa da, Katolik Kilisesi her zaman ekümenik hare-
ketin özünde yer aldı.

Ekümenizme olan bu geri dönülemez bağlılık, artık Kato-
lik Kilisesi’nin tüm eylemlerini karakterize ediyor. Birlik artık 
tek tip olarak görülmüyor; aksine farklı biçim ve seviyelere göre 
çeşitli tonlara ayrılıyor. Vatikan II, aynı zamanda Katolik Kilise-
si’nin bu yeni ekümenik taahhüdü için kilisebilimsel çerçeveyi 
de sağladı. Yüzyıllar boyunca Katolik kilisebilimi, kilisenin mü-
kemmel bir toplum olduğunu vurgulamıştı. Kilise, ilahi lütufla 
donatıldığı için mükemmel bir toplum olarak tanımlanıyor ve 
liderliği, Tanrı’nın otoritesini yansıtan bir otorite olarak görü-
lüyordu. Ancak Vatikan II, Roma Katolik öz-anlayışı için yeni 
bir kategori getirdi: Kilise artık bir sakrament olarak görülme-
ye başlandı. Bu, kilisenin hem bir işaret hem de bir araç olarak 
kabul edildiği anlamına gelir; Tanrı ile tüm insanlık arasındaki 
birliğin işareti ve aracıdır. Birlik, Katolik Kilisesi’nin kendini 
sakramental öz-anlayışı açısından tam kalbinde yer alır. Kilise, 
birliğin sakramenti olarak, yalnızca Tanrı ile Katolikler arasın-
daki değil, Tanrı ile tüm insanlık arasındaki birliği gösterir ve bu 
birliğin aracısıdır.

Sunmuş olduğum tüm bu analizler, Katolik Kilisesi’nin ken-
di içindeki bu dönüşüm sürecini anlamak için önemli bir zemin 
hazırlamaktadır. Bir sonraki bölümde, İkinci Vatikan Konsili 
ile birlikte Kilise’nin gelenek ve modernite arasında nasıl bir yol 
çizdiğini ve ekümenik diyaloğu merkeze alan yeni Katolik söy-
lemin nasıl şekillendiğini inceleyeceğiz. Bu tarihsel dönüm nok-
tası, Kilise’nin kendini yeniden nasıl tanımladığını ve dünyayla 
ilişkisini nasıl dönüştürdüğünü göstermesi bakımından büyük 
önem taşımaktadır.



15 

Gelenek ve Modernite Arasında II. Vatikan Konsili 

Roma Katolikliğinin günümüzdeki gerçekliği, dünyanın en 
büyük dini kurumu olması nedeniyle, üç belirleyici tanım üze-
rinden anlaşılmalıdır. İlk ve temel kavram, Vatikan II (İkinci Va-
tikan Konsili)’dir. Bu konsil, Kilise’nin tarihsel karşıtlıklarında 
belirleyici bir dönüşüm noktası olmuştur. Protestan Reformu’na 
karşı lütfun zorunlu aracısı olarak Kilise’nin rolünü katılaştı-
rarak dogmatik bir muhalefet sergileyen Trent Konsili’nin veya 
moderniteyle papalığın yanılmazlığını tesis ederek mücadele 
eden Vatikan I’in aksine, Vatikan II tamamen farklı bir tutum 
benimsemiştir. Hiçbir aforoz ilan etmemiş; aksine modern dün-
yayla ve diğer Hristiyan gelenekleriyle dostane ve uzlaşmacı bir 
ilişki hedeflemiştir. Ekümeniklik, dinler arası diyalog ve eleştirel 
Kutsal Kitap araştırmalarını benimserken, geleneksel öğretileri-
ni korumuş; ancak onları pastoral, yumuşak ve olumlu bir dille 
yeniden sunmuştur. Artık Roma, kendi doktrinini ve tarihini 
yeniden yorumlarken bu konsili vazgeçilmez bir mercek olarak 
kullanmaktadır.

İkinci önemli kavram “Kucaklama”dır (ya da “Katoliklik” – 
Evrensellik). Bu, II. Vatikan Konsili’nin fiili olarak hayata geçiril-
miş yönünü ifade eder. Burada Roma’nın dışlayıcı bir tutumdan 
uzaklaşıp, farklı eğilimleri, akımları ve düşünceleri kendi yapısı 
içinde soğurup özümsemeye yönelik stratejik yönelişi anlatılmak-
tadır. Roma’nın temel öğretileri değişmeden kalmıştır; çünkü her 
şeyi bir arada tutan ‘hem … hem de’ ilkesine göre işler:  doğa 
lütufla birlikte, Kutsal Yazılar gelenekle birlikte, Mesih Kilise ile 
birlikte, iman da işlerle birlikte düşünülür. Bu kucaklama, Kutsal 
Kitap’a uygun bir arınmaya (reform) doğru bir yöneliş değildir; 
tersine, kapsamı genişleterek her şeyi kendi çatısı altına almayı 
hedefler. Bu çatı, liberal teolojiyi, Karizmatik hareketi ve bugün 
artık Evanjelikliği bile içine çekmeye çalışan Roma kurumunun 
kollarıdır. Sembolü ise, kollarını tüm dünyaya açarak Roma ile 
paydaşlığa davet eden Aziz Petrus Meydanı’dır.



16 

Üçüncü kavram “Franciscus”tur. O, II. Vatikan Konsili’nin 
hedeflerini ve “kucaklama” stratejisini kişisel olarak temsil eden 
figürdür. Reform hareketine karşı koymak amacıyla kurulmuş 
Cizvit tarikatından gelen ilk papa olarak, bugün bu hedefleri 
güler yüzlü ve dostane bir tavırla, özellikle Evanjeliklere tanı-
dık gelen bir dille sürdürmektedir. Ancak öncelikleri, Reform’un 
temel ilkelerinin fiilen ortadan kaldırılmasına işaret ediyor; te-
olojik doğruluğun yerine insana yakınlığı, iman etmenin yerine 
aidiyeti, hakikatin aydınlığının yerine ise sıcaklığı koymaktadır. 
Manifestosu sayılan İncil’in Sevinci (Evangelii Gaudium) adlı 
belgesinde “lütuf,” “müjde,” ve “aklanma” gibi terimleri kullan-
makla birlikte, bunları Kutsal Kitap’ın anlamından kopararak 
evrensel bir umut anlayışı içinde yeniden tanımlar. Bu sistemde, 
Katolik olmayan Hristiyanlar “ayrı düşmüş kardeşler”, Yahudiler 
ise inançlarını değiştirmeleri gerekmeyen kişiler, Müslümanlar 
da “tek merhametli Tanrı’ya tapanlar” olarak kabul edilir. Böy-
lece bu kavramlar, Kutsal Kitap’ın öğrettiklerinden sapmış olur.

Bu durum, Protestanlar için iki ciddi meydan okumayı be-
raberinde getirir. Birincisi, kelimeler üzerindeki mücadeledir. 
Roma, Reform’un temel kavramlarını—“müjde,” “lütuf,” “ak-
lanma,” “yenilenme” ve hatta “Evanjelik” teriminin kendisini 
bile—sistemli bir biçimde ele geçirip yeniden tanımlar. Böylece 
bu kavramların anlamı bulanıklaştırılır; yüzeyde bir uzlaşı gö-
rüntüsü oluşturulurken, gerçekte imanla aklanmayı reddeden, 
sakramentler aracılığıyla işleyen, insan katkısını öne çıkaran 
bir kurtuluş anlayışı korunur. İkincisi, parçalanmış bir dünya-
da birlik arayışı yoğun bir şekilde hissedilirken, Roma’nın sun-
duğu birlik vizyonu özellikle çekici görünür. Ancak bu birlik, 
Kutsal Kitap’ın hakikatine değil, bulanıklaştırılmış ve yeniden 
tanımlanmış bir öğretisel zemine dayanır. Bu hususta reform 
geleneğinin cevabı diyaloğu bütünüyle reddetmek olmamalıdır. 
Asıl yapılması gereken, teolojik açıklıkta ısrar etmektir: “birlik,” 
“lütuf” ve “müjde” derken gerçekten ne kastedildiğini sormak 
ve Reform’un kalıcı gerçeklerini güvenle ilan etmektir: yalnız-



17 

ca lütufla, yalnızca imanla, yalnızca Mesih aracılığıyla, yalnızca 
Kutsal Yazılar’da açıklanan şekilde ve yalnızca Tanrı’nın yüceli-
ği için kurtuluş.

Bu kitap, Roma Katolik Kilisesi’nin temel öğretilerini, Hris-
tiyan düşüncesinde merkezi bir yere sahip olan “Yalnızca Kutsal 
Yazılar” (Sola Scriptura) ilkesinin perspektifinden incelemekte-
dir. Reform hareketinin temel ilkesine göre; Kutsal Kitap, Tan-
rı’dan gelen bir vahiy olduğu için inanç ve hayat tarzına dair 
nihai yetkili kaynaktır. Kendi içinde tamdır ve başka bir kay-
nağa ihtiyaç duymaz. Katolik Kilisesi ise otorite kaynağı olarak 
yalnızca Kutsal Kitap’ı değil, aynı zamanda Kilise’nin yüzyıllar 
boyunca oluşmuş öğreti ve uygulamalarını kapsayan Kutsal Ge-
leneği de eşit derecede kabul eder. İşte bu temel fark, Protestan 
ve Katolik anlayışları arasındaki birçok teolojik ayrışmanın da 
merkezindedir. Çünkü Kutsal Kitap’ın yanına eşit otoritede bir 
gelenek koymak, Reform’un Kutsal Kitap tek başına yeterlidir il-
kesinden doğrudan bir sapmadır.

İlerleyen bölümlerde ayrıntılı biçimde ele alınacak olsa da, 
bu temel ayrılığın doğurduğu en önemli tartışma başlıkların-
dan biri Papalık ve Kilise’nin yanılmazlığı doktrinidir. Katolik 
öğretisine göre, Papa iman ve ahlak meselelerinde ‘ex cathedra’ 
(makamından konuşurken) yanılmazlık vasfına sahiptir ve Ki-
lise’nin öğretisel otoritesi (Magisterium), Kutsal Yazılar’ı nihai 
şekilde yorumlama hakkını elinde bulundurur. Ancak bu iddia, 
Yeni Antlaşma’nın bütünlüklü mesajıyla karşılaştırıldığında 
soru işaretleri barındırır. Kutsal Yazılar, tüm imanlıların evren-
sel bir kahinlik paylaştığını bildirir (1. Petrus 2:5) ve hiçbir bire-
ye, Mesih’in otoritesiyle eşdeğer, kalıcı ve yanılmaz bir öğretme 
yetkisi verildiğine dair açık bir kanıt sunmaz. Aksine, bu tür bir 
yapılanma insan merkezli bir otoriteyi Tanrı Sözü’nün üzerine 
çıkarmak olarak görülmelidir.

Bir diğer konu ise Meryem’in günahsız doğumu, göğe yük-
selişi, lütfun aracısı olarak rolü ve azizlere yöneltilen dualar gibi 
uygulamaların, Kutsal Kitap’ın mesajıyla yan yana getirildiğinde 



18 

belirgin farklılıklar göstermesidir. Yeni Ahit’e göre, Tanrı ile in-
sanlar arasında tek bir Aracı vardır: İsa Mesih. Bu açıdan bakıl-
dığında, söz konusu gelenekler hem Kutsal Yazı’da doğrudan bir 
dayanağa sahip değildir, hem de Mesih’in eşsiz ve tamamlanmış 
aracılık rolünü gölgelemiş olur.

Tüm bu tartışmaların en can alıcı noktası ise kuşkusuz kur-
tuluş meselesidir. Katolik öğretisi, aklanmanın insanın işbirliği 
ile Tanrı’nın lütfunun bir ürünü olduğunu, sakramentler ve iyi 
işler yoluyla ilerleyen bir süreç şeklinde öğretir. Buna karşılık, 
Kutsal Yazılar’ın merkezinde aklanmanın tamamıyla Tanrı’dan 
gelen bir lütuf olduğu, günahkârın kendi iyiliklerine değil, yal-
nızca Mesih’in kendisine atfedilen doğruluğuna iman etmekle 
aklanabileceği vurgusu yer alır. Katolik bakış açısı, Mesih’in 
çarmıhta gerçekleştirdiği kurtarıcı işin nihai ve mükemmel ol-
duğu vurgusunu zayıflatma eğilimindeyken; Kutsal Kitap, bu 
işin tamamlanmış (Yuhanna 19:30) olduğunun altını çizer.

Son olarak, Katolik sakramental sistemi içindeki bazı öğ-
retiler de aynı kriterle, yani Kutsal Yazılar’ın ışığında değerlen-
dirilmelidir. Örneğin Efkaristiya ayinindeki ekmek ve şarabın 
özünün Mesih’in beden ve kanına dönüştüğünü savunan özün 
dönüşümü ve ayin kurbanı öğretileri, İbraniler mektubunun 
Mesih’in kendisini bir daha tekrarlanmayacak, nihai ve yetkin 
bir kurban olarak sunduğu (İbraniler 10:10-14) temel vurgu-
suyla tezat oluşturabilir. Benzer şekilde ölümden sonra arınma 
yeri anlamına gelen Araf ve günahların dünyevi cezalarından 
kurtulma belgesi olan endüljans uygulamaları da Kutsal Kitap’ta 
doğrudan bir dayanak bulamaz. Zira Müjde’nin temel vaadi, 
Mesih’e iman eden kişinin tüm günahlarının tamamen bağış-
landığı ve üzerinde hiçbir suçluluk veya ceza yükü kalmadığıdır.



II. Tanrı Bilgisi Üzerine Temel Bir Sorgulama

“Kutsal Yazılar, Tanrı esiniyle verilmiştir ve 
hakikatin keşfi için kendi başlarına yeterlidir; 
içlerindeki yaşayan sözlerle, susayanları 
doyurabilecek kurtuluş pınarlarıdır. Kutsallık 
öğretisi de ancak Kutsal Yazıların içinde tam 
olarak ilan edilir.” (Athanasius, Festal Letter 39)

“Kurtuluş yolumuzu, bize Müjde’yi getiren 
elçilerden başka hiç kimseden öğrenmedik. Onlar 
bu Müjde’yi bizzat vaaz etti ve sonra Tanrı’nın 
isteğiyle, gelecek nesiller için imanımızın sağlam 
temeli ve dayanağı olsun diye onu Kutsal Yazılara 
kaydettiler.” (Irenaeus, Adv. H. 3:1)

Her teolojik düşüncenin merkezinde şu temel ve nihayetinde 
ayrıştırıcı soru yer almalıdır: Tanrı’yı tanıma bilgimizi nereden 
alıyoruz? Hristiyan öğretisinin bütün yapısı —Tanrı’nın doğa-
sına dair anlayışımız, Mesih’te gerçekleştirdiği kurtarıcı işi ve 
yaratılış için belirlediği amaçlar— seçilen kaynakların üzerine 
inşa edilmektedir. Bu sorgulama kaçınılmaz olarak şu tartışma-
ya indirgenir: Tanrı anlayışımızı inşa ettiğimiz yegâne teolojik 
kaynak Kutsal Kitap mıdır, yoksa ilahi vahiy aynı derecede bağ-
layıcı başka kanallar aracılığıyla da aktarılmakta mıdır?



20 

Roma Katolik Kilisesi, Kutsal Yazılar’ın hatasız veya ya-
nılmaz olduğunu savunur. Ancak asıl tartışma, yanılmazlığın 
yalnızca Kutsal Yazılara mı ait olduğu konusundadır. Bir başka 
deyişle, Sola Scriptura öğretisi ile diğer görüşler arasındaki te-
mel ayrım şudur: Kilise’nin, Kutsal Yazılar’dan ayrı olarak ya-
nılmaz bir otoritesi var mıdır? Sola Scriptura ilkesi, bu sorunun 
cevabının hayır olması gerektiğini ileri sürer. Bu görüşe göre, 
papalar, konsiller ve Kilise’nin elçiler sonrası dönemdeki tüm 
diğer organları yanılabilirdir. Dolayısıyla Sola Scriptura öğre-
tisi, Kilise’nin hata yapabilme kapasitesine sahip olduğu iddiası 
olarak anlaşılabilir; bu nedenle Katolik Kilisesi için söz konusu 
öğretinin kabulü, kendi sonunu hazırlamak anlamına gelir. Bu-
nunla birlikte Sola Scriptura, inanç bildirgelerinin, Katolik Ki-
lisesi Kateşizmi’nin, itirafnamelerin ve konsillerin otorite işlevi 
gördüğünü reddetmez; yalnızca bunların yanılmaz olmadığını 
ve bu nedenle bir otorite hiyerarşisi içinde Kutsal Yazılar’ın altın-
da konumlandığını savunur. Örneğin Gavin Ortlund’un What 
It Means to Be Protestant: The Case for an Always-Reforming 
Church adlı kitabında Protestan anlayışındaki kilise otoritesi şu 
şekilde ifade edilmiştir:

•	 Kutsal Yazılar, norm koyan normdur (norma normans). 
Yani her şeyi yargılayan nihai standarttır ve hiçbir insani 
otorite tarafından norm altına alınamaz.

•	 Ekümenik konsiller birinci seviye norm altına alınmış 
normlardır (norma normata). Kutsal Yazılar tarafından 
şekillendirilir ve onların otoritesi, Kutsal Yazılara tama-
men sadık oldukları ölçüde geçerlidir.

•	 Belirli kilise topluluklarının inanç bildirgeleri ve konsil 
kararları, ikincil seviyede norm altına alınmış normlar-
dır. Bunlar da birinci seviyedeki normlar gibi nihai ola-
rak Kutsal Yazılar tarafından yargılanır.

•	 Kilise doktorları da dahil olmak üzere bireyler tarafın-
dan öne sürülen ve üst normların salt tekrarı veya zo-
runlu mantıksal sonuçları olmayan öğretiler, teolojik 



21 

görüşler (theologoumenon) olarak kabul edilir. Bunların 
otoritesi, kişisel ısrardan değil, Kutsal Yazılara olan uy-
gunluklarından ve kilise tarafından ikna edici bulunma-
larından kaynaklanır.

Bu kitabın temel aldığı yalnızca Kutsal Kitap ilkesi, karma-
şık veya modern bir yenilik değildir; aslında, kilisenin yanılmaz 
kuralının yalnızca Tanrı’nın esinlenmiş sözü olduğu tarihsel an-
layışa bir dönüşten ibarettir. Bu temel argüman, iki nedenle ikna 
edici görünmektedir: Birincisi, Kutsal Kitap kilise için yanılmaz 
bir kuraldır; ikincisi, kilise için bunun dışında hiçbir yanılmaz 
kural bulunmamaktadır. Dolayısıyla Kutsal Kitap, kilisenin 
tek yanılmaz kuralıdır. Bu yaklaşım, pastörler, konsiller ya da 
inanç bildirgeleri gibi diğer otoriteleri reddetmek anlamına gel-
mez. Mesele, onların Tanrı’nın doğrudan sözü olması sebebiyle 
benzersiz olan Kutsal Yazı’nın nihai otoritesi altında doğru bir 
şekilde konumlandırılmasıdır. Kutsal Yazı’nın doğası onu ayrı-
calıklı kılar: O, Tanrı nefesidir (2. Timoteos 3:16), Kutsal Ruh 
tarafından yönlendirilmiştir (2. Petrus 1:21) ve Tanrı’nın bozul-
maz sözlerinden oluşur (Romalılar 3:2; Yuhanna 10:35). İsa’nın 
kendisi de yazılı Kutsal Kitap’ı nihai otorite olarak kabul etmiş 
ve onu meşru görülen dini geleneklerin bile üzerine koymuştur. 
Nitekim Markos 7’de, Ferisiler’in kendi geleneklerini Kutsal Ya-
zı’daki Tanrı buyruğunun önüne koymaları nedeniyle kınan-
ması, bunun açık bir göstergesidir. Bu durum, kalıcı bir ilkeyi 
ortaya koyar: Esinlenmiş olan Tanrı sözü, esinlenmemiş olan her 
şeyi yargılamalıdır.

Bu durum önemli bir soruyu gündeme getirir: Peki, Kutsal 
Yazılar dışında başka hangi yanılmaz kural vardır? Kutsal Gele-
nek veya yanılmaz bir öğretisel otorite gibi öne sürülen alterna-
tifler, bu güvenilirlik ölçütüne erişemez. Örneğin, Kutsal Gele-
nek’in ne olduğu konusundaki belirsizlik, onun bir iman kuralı 
olarak ne kadar güvenilmez olabileceğini gösterir. İkinci yüzyıl-
da bile, Paskalya’nın hangi tarihte kutlanacağı gibi temel bir ko-
nuda ciddi anlaşmazlıklar yaşanmıştı. Elçilerin zamanından çok 



22 

da uzak olmayan bir dönemde, en temel tarihî aktarımlar dahi 
tartışma konusu olabiliyorsa, binlerce yıl sonraki karmaşık dokt-
riner meselelerde geleneğe nasıl mutlak bir güven duyabiliriz? İşte 
bu tarihi gerçek, Tanrı’nın bizlere sabit, yazılı ve vahyedilmiş bir 
Söz vermiş olmasındaki bilgeliği ortaya koyar. Kutsal Yazıların 
kanonunu belirlemek için yanılmaz bir kilise otoritesine ihtiyaç 
olduğu yönündeki yaygın argüman ise aslında ters teperek Sola 
Scriptura ilkesini destekler. Çünkü bu argüman, yanılmaz olanı 
tanımak için yanılmaz olmanız gerekmediği gerçeğini kanıtlar. 
Kilisenin rolü, kanon yaratmak değil, zaten elçisel kökene ve ilahi 
niteliklere sahip olduğu açık olan kitapları tanımak ve onlara şa-
hitlik etmekti. Bu, tepeden inme bir karardan ziyade, Kutsal Ruh 
tarafından yönlendirilen kademeli ve tarihsel bir süreçti. Nitekim 
Eski Antlaşma’nın Tanrı halkı da yanılmaz bir öğretisel otorite 
olmadan kendi kutsal metinlerini ayırt etmişti ve İsa Mesih onla-
rı nihai olarak bu yazılar üzerinden sorumlu tutmuştu. Bu tarih-
sel örnek, yanılmaz bir metin için mutlaka yanılmaz bir yorumcu 
gerektiği iddiasını temelinden çürütür.

Ayrıca, Sola Scriptura’nın Kutsal Yazılarda açıkça öğretil-
mediği yönündeki iddialar, asıl meseleyi göz ardı etmektedir. Bu 
öğreti, Kutsal Yazılar’ın kendisi hakkında söylediklerinden (ör-
neğin ilham edilmiş ve yetkili olduklarına dair beyanlarından) 
ve tarih boyunca Tanrı halkı arasında nasıl uygulandıklarından 
çıkarılan zorunlu bir sonuçtur. Kutsal Yazılar’ın, olası her hata-
yı tek tek ismen sayıp çürütmesi beklenemez. Onun benzersiz 
ve Tanrı esini olma doğası, mantıken onun benzersiz ve en yüce 
otorite olmasını gerektirir. Kutsal Yazılara denk bir otoriteyi ge-
lenekte arama çabası ise tam da sorunun ta kendisidir. Çünkü 
bu, ilahi vahiyden yoksun bir kaynağa, sorgusuz sualsiz bir ya-
nılmazlık atfetmek anlamına gelir. Çünkü asıl otorite, kaynağını 
Tanrı’nın sözünden alan, O’nun izini taşıyan şeydedir. Sola Sc-
riptura’nın pratikteki en büyük katkısı, insan ürünü kurumların 
değişken kararlarına değil, Tanrı Sözü’nün değişmez kesinliğine 
dayalı sağlam bir iman ortaya koymasıdır. Kimileri bu yakla-



23 

şımın bölünmelere yol açabileceğinden endişe etse de, asıl risk 
insan vicdanının yanılabilir geleneğe bağlanmasıdır. Tüm bu ve-
riler ışığında, Kutsal Kitap’ın nihai ve yanılmaz tek ölçüt olduğu 
açıkça görülmektedir. Tanrı esiniyle kaleme alınan bu Söz, kilise 
tarihi boyunca en yüksek yetki kaynağı olarak işlev görmüş ve 
kendisine alternatif olarak öne sürülen hiçbir kaynakla kıyasla-
namamıştır. İmanımız, ibadetlerimiz ve birliğimiz, insan kay-
naklı belirsiz geleneklere veya beşerî otoritelere değil, Tanrı’nın 
açık, yaşam veren ve etkili Sözü’ne dayanmaktadır. Bu nedenle 
her konuyu onun kusursuz ölçütüyle değerlendirmeli ve tüm gü-
venimizi yalnızca ona bağlamalıyız.

Kutsal Kitap’a göre inanç anlayışı, Sola Scriptura ilkesi çer-
çevesinde biçimlenir; bu ilke, Kutsal Kitap’ın iman ve uygulama 
konularında tek yanılmaz ölçüt olduğunu savunur. Kutsal Ki-
tap, tüm teolojik gerçeklerin nihai hakemi, yani norma normans 
non normata (başka bir kurala tabi olmayan, ama diğer her şeyi 
düzenleyen kural) olarak kabul edilir. Bu yaklaşım, bilinçli ola-
rak Roma Katolik düşünce yapısıyla belirgin bir tezat oluşturur. 
Katolik öğretisi, resmî olarak çift kaynak teorisine dayanır; bu 
teori, genellikle Kutsal Kitap ve kutsal gelenek üzerine kuru-
ludur. Bu bakış açısına göre, gelenek yalnızca kilisenin zaman 
içinde Kutsal Kitap’ı yorumlaması değildir; aksine, Tanrı’dan 
gelen vahyin ayrı ve eşit derecede önemli bir kanalı olarak görü-
lür. Bu vahiy, Kilise’nin öğretim otoritesine (Magisterium) ema-
net edilmiş olup, onun korunmasından ve yanılmaz bir şekilde 
yorumlanmasından sorumludur. Katolik inancında, yalnızca 
Magisterium, dogmayı tanımlama ve hem Kutsal Kitap’ı hem 
de geleneği bağlayıcı bir otoriteyle yorumlama yetkisine sahip-
tir. Dolayısıyla, her iki gelenek de Kutsal Kitap’ın üstün değerini 
kabul etse de, onun diğer otoritelerle ilişkisi konusunda derin bir 
ayrışma söz konusudur: Sola Scriptura anlayışında Kutsal Ki-
tap tüm diğer otoriteleri yargılarken, Katoliklikte Magisterium, 
Kutsal Kitap’ın yorumcusu ve geleneğin koruyucusu olarak tek 
ve bölünmez bir iman mirası oluşturur.



24 

Bu kitapta ele alınan ana temalara geçmeden önce, şu temel 
ilkeyi net bir şekilde kavramamız gerekir: Kutsal Kitap, eğer ger-
çekten de özel vahyin tek yanılmaz kaynağı ise, o zaman insan 
aklı, kişisel deneyim, tarihsel gelenek ve kilise otoritesi gibi di-
ğer tüm kaynaklar doğaları gereği yanılabilirdir. Bu kaynaklar 
sınırlıdır, beşerîdir ve günahın zihinsel etkilerine açıktır. Bu 
onların değersiz olduğu anlamına gelmez; aksine, teolojik çalış-
malarda çoğu zaman yararlı araçlar olarak hizmet ederler. An-
cak değerleri her zaman türetilmiş ve ikincildir; sürekli olarak 
Tanrı’nın Sözü’nün nihai ölçütüyle test edilmeli, düzeltilmeli ve 
ona uyumlu hale getirilmelidir.

Bu durum bizi kaçınılmaz bir soruyla karşı karşıya getirir: 
Diğer kaynaklar doğaları gereği yanılgıya açıksa, teolojimizi on-
lara dayandırmakla aslında ne kazanıyoruz? Onlara belirleyici 
bir rol atfetmek, evimizi insan yargısının kumları üzerine inşa 
etmekle eşdeğerdir. Bu yaklaşım, Tanrı hakkındaki bilgimizin 
merkezine belirsizlik tohumları eker; ilahi gerçekliği, tarihsel 
uzlaşıların, felsefi eğilimlerin veya kilise kararlarının değiş-
kenliğine bağımlı kılar. Kutsal Kitap’a dayalı bir bakış açısının 
sağladığı kazanç, insanın kendi içindeki kesinlik arayışı değil, 
Tanrı’nın kendini açıklamasındaki değişmez kesinliktir. Bu, her 
türlü fırtınada sarsılmayan sağlam bir çapaya benzer. Teolojimi-
zin insan bilgeliği yerine—bir kez ve tümüyle Kutsal Söz’de ifade 
edilmiş olan—Tanrı’nın kudreti üzerine kurulduğunu bilmek, 
özgürleştirici bir güvence sağlar.

Protestanlığı diğer Hristiyan geleneklerinden ayıran en te-
mel ilke, Sola Scriptura doktrinidir. Bu öğreti, “Hristiyanlık 
nedir ve bir Hristiyanın neye inanması gerekir?” sorusuna veri-
len yanıtla doğrudan ilişkilidir. Hristiyanlık, Tanrı’nın kendini 
açıkladığı bir din olduğu için, Protestanlar inancın sınırlarını 
yalnızca ilahi vahye—yani Tanrı’nın kendi Sözü’ne—dayandır-
mayı tercih eder. Bu yaklaşım, bazı doktrin ve uygulamaların 
ilahi vahiyde yeterli temeli bulunmadığı gerekçesiyle reddedil-
mesine yol açar. Örneğin, Meryem’in bedensel göğe yükselişi, 



25 

ölü Hristiyanlara dua, yedi sakramentin zorunluluğu, ölüler için 
endüljans uygulamaları, Roma Piskoposu’nun evrensel yetkisi ve 
kilise tarihinde sonradan ortaya çıkan diğer birçok gelenek, ilahi 
vahiyde doğrudan dayanağı olmadığı için kabul edilmez. Sola 
Scriptura’nın özü, Hristiyan inancının temelini oluşturan ila-
hi vahye insan yapımı eklemeler yapılmasını reddetmektir. Bu, 
inancı sadece Tanrı’nın açıkladığı gerçeklerle sınırlayarak, insan 
otoritesinin vahyin üzerine çıkmasını engellemeyi amaçlar.

Sola Scriptura, Kutsal Kitap’ın kilise için tek yanılmaz ölçüt 
olduğunu savunur. Buradaki ‘ölçüt’ ifadesi, iman ve uygulamayı 
yönlendiren standartı ifade ederken, ‘yanılmaz’ ifadesi hata yapa-
maz olma anlamına gelir. Kutsal Kitap, hata yapmayan ve düzel-
tilmeye ihtiyaç duymayan tek otoritedir. Bu, Kutsal Kitap’ın tüm 
diğer otoritelerin değerlendirileceği nihai ve hatasız standart ol-
duğunu belirtir. Konsiller, papalar ve diğer kilise organları, yanı-
labilir oldukları için Kutsal Kitap’ın ışığında test edilmelidir. Sola 
Scriptura’nın sıklıkla yanlış anlaşılan bir boyutu, Kutsal Kitap’ın 
tek otorite olduğunu öne sürdüğü yönündeki iddiadır. Oysa bu 
öğreti, otorite ile yanılmazlık arasında bir ayrım yapar. Otorite, 
bağlayıcı güce sahip olmayı; yanılmazlık ise hata yapmaz olmayı 
ifade eder. Spor hakemleri, kilise atamaları ve iman açıklamaları, 
bir otoritenin yanılabilir olmasına rağmen bağlayıcı yetki kul-
lanabileceğini gösterir. Sola Scriptura, bu tür kilise otoritelerini 
tanır ancak onları Kutsal Kitap’ın yanılmaz otoritesine tabi kılar. 
Bir diğer yanlış anlayış, tüm doktrinlerin Kutsal Kitap’ta açık-
ça öğretilmiş olması gerektiği yönündedir. Sola Scriptura bunu 
şart koşmaz. Bunun yerine, Kutsal Kitap’ın yeterliliğini vurgular: 
Doktrinler, açıkça ifade edilmese bile Kutsal Kitap’tan çıkarıla-
bilir. Örneğin, Westminster İman Açıklaması, kurtuluş, iman ve 
yaşam için gerekli olan her şeyin ya Kutsal Kitap’ta açıkça yazılı 
olduğunu ya da ondan çıkarılabileceğini belirtir.

Sola Scriptura ilkesi, hem dikkat çekici hem de zaman za-
man rahatsız edici bir etkiye sahiptir. Birçok dinde olduğu gibi, 
Hristiyanlıkta da tek bir üst metin veya metinler koleksiyonu 



26 

tanınır ve diğer tüm otoriteler bu metnin altında işlev görür. 
Ancak Hristiyanlıkta Kutsal Kitap ontolojik olarak benzersizdir; 
Tanrı’nın sözü olarak kabul edilir. İlahi vahiy olarak “Tanrı tara-
fından nefes verilmiş” olduğu için yanılmazdır. Kutsal Kitap’taki 
sözler yalnızca genel anlamda esinlenmiş değil, doğrudan Tan-
rı’nın kendi sözleridir. Roma Katolikliği ve Doğu Ortodoksluğu 
gibi diğer Hristiyan gelenekleri de Kutsal Kitap’ın Tanrı’nın sözü 
olduğunu kabul eder, ancak ilahi vahiy ile kilise yorumu veya 
geleneği arasında bir ayrım yapar. Otorite konusunda böylesi bir 
yorumlama söylemsel yapısı gereği etkili olabilir, ancak doğası 
gereği yanılmaz değildir.

Kutsal Kitap’ın Tanrı’nın halkı arasındaki rolü, onun otori-
tesini daha da pekiştirir. Kutsal Kitap, hem bireysel hem de toplu 
olarak kilisenin refahı için temel oluşturur. Kilisedeki diğer tüm 
otoriteler Kutsal Kitap’a tabidir. Matta 15 ve Markos 7’de aktarı-
lan öğretilerde görüldüğü üzere, İsa, insan geleneklerine karşı da-
ima Kutsal Kitap’ı öncelikli kılmıştır. Ferisiler, yazılı yasanın yanı 
sıra Mişna ve Gemara gibi sözlü geleneklerin de aynı otoriteye sa-
hip olduğunu savunuyordu. Ne var ki İsa, insan kaynaklı bu gele-
neklerin ilahi vahyi hiçe sayamayacağını göstererek bu yaklaşımı 
şiddetle reddetti. Buna karşılık, Berealılar kendilerine aktarılan 
öğretileri Kutsal Yazılar ışığında titizlikle sınadıkları için takdir 
görmüştü. Aynı ilke, Pavlus’un Galatyalılara yönelik uyarısında 
da kendini gösterir: Kendisinin ya da bir meleğin bile getireceği 
mesaj, mutlaka Kutsal Yazılar’la karşılaştırılarak sınanmalıdır.

Kilise, Kutsal Yazılar’ın hizmetkârı mı yoksa efendisi midir? 
Bu soru, Kutsal Kitap’ın otoritesi ve özellikle Vulgata’nın Roma 
tarafından resmi kutsal metin olarak kabul edilmesiyle birlik-
te en belirgin hâlini alır. Reformculara göre bu mesele yalnızca 
filolojik bir tartışma değil, aynı zamanda bir otorite mücadelesi-
dir; Tanrı’nın kayıtsız şartsız egemenliği ile insan kurumlarının 
sınırlı otoritesi arasındaki çatışmanın bir yansımasıdır. Refor-
masyon’un en güçlü ve kalıcı yankısı ise, işte bu mücadelenin 
sonucunda Tanrı Sözü’nün yeniden halkın eline ve diline dön-



27 

mesidir. Reform teolojisinin temel taşı, Kutsal Yazılar’ın kendi 
kendine yetkin olduğu ilkesidir. Bu, Kutsal Kitap’ın mesajını 
açıkça ilettiği ve anlaşılabilir kıldığı anlamına gelir. Ruh’un içsel 
aydınlatması aracılığıyla imanlı, kurtuluş için gerekli olan her 
şeyi Kutsal Yazılar’da bulabilir. Westminster İnanç Açıklama-
sı’nın (1.6) da ifade ettiği gibi, “Tanrı’nın yüceliği, insanın kurtu-
luşu, imanı ve yaşamı için gerekli olan her şey, Kutsal Yazılar’da 
ya açıkça belirtilmiş ya da Kutsal Yazılar’dan çıkarılabilecek 
geçerli sonuçlarla ortaya konmuştur.” Bu ilke, Kutsal Yazılar’ın, 
Kilise’nin yorumlayıcı otoritesine bağımlı olmaksızın kendi 
içinde yeterli bir otoriteye sahip olduğunu vurgular. Kilise, bu 
Söz’ün karşısında bir tanık, muhafız ve hizmetkâr konumunda-
dır; onun yargıcı değil. 

İşte bu noktada Vulgata meselesi, bu ilkenin tarihsel bir ihlali 
olarak ortaya çıkar. Hiç şüphesiz, Jerome’un çalışması büyük bir 
bilimsel başarıydı ve yüzyıllar boyunca Tanrı Sözü’nün Batı’ya 
ulaşmasında bir araç oldu. Ancak Trent Konsili’nin onu resmi ve 
yetkin olarak ilan etmesi ve hiçbir yerde sapkınlık içermediğini 
beyan etmesi, temel bir sorunu beraberinde getirdi. Reformcu-
lar için resmi ve yetkin ifadesi, orijinal dillerdeki (İbranice ve 
Yunanca) el yazmalarının Tanrı’nın esinlemesinin ilk ve nihai 
kaydı olarak taşıdığı asli otoriteyi ifade eder. Trent’in kararı ise 
bir çeviriyi bu asli otorite seviyesine yükseltmiş, onu yanılmaz ve 
değiştirilemez kılmıştır. Bu tutum, ilahi metne olan doğrudan 
erişimi, Kilise’nin resmi onayından geçmiş belirli bir Latince 
versiyonla kısıtlayarak, halkın Kutsal Yazılar’la buluşmasını ku-
rumsal bir otoritenin iznine tabi kılıyordu. Vatikan’ın benimse-
diği dinî politika, asırlar boyunca İncil’in halk dillerindeki oku-
nabilirliğini kısıtlayarak, yalnızca Latince Vulgata versiyonunu 
geçerli tek nüsha olarak kabul etmiştir. Bu yaklaşım, dindar in-
sanları ilahi kelamın birincil kaynağıyla doğrudan temas kurma 
imkânından mahrum bırakmıştır. Sonuç olarak, kutsal metinler 
üzerindeki yorumlama ve anlamlandırma yetkisi tamamen din 
adamları sınıfının inisiyatifine bırakılmış ve bu durum, ilahi 



28 

vahyi aslında herkese hitap eden bir ses olmaktan çıkarıp, seçkin 
bir zümrenin kontrolündeki manevi bir araç hâline getirmiştir. 

Bu durum, Kutsal Yazılar’ın yetkinliği ve ulaşılabilirliği il-
kesiyle doğrudan çelişir. Eğer Kutsal Yazılar kendini açıklayıcı 
ve kendi içinde yeterli ise, herhangi bir çeviri, ne kadar değerli 
olursa olsun, orijinal metinlerin yerini alamaz. Orijinal metinler, 
tüm çevirilerin nihai kontrol mekanizması ve düzeltme standardı 
olarak kalmalıdır. Vulgata’yı resmi ve yetkin ilan etmek, Kilise’ye 
Tanrı Sözü’nün kendisinin üzerinde bir yargı yetkisi vermiştir. 
Bu durum, bir çevirinin artık sadece Tanrı’nın orijinal metnini 
yansıtmak yerine, metni yönlendirmek veya değiştirmek için re-
ferans olarak kullanılabileceği bir mantık yaratmıştır. Reformcu-
lara göre bu, otoritenin ters yüz edilmesiydi; Kilise artık Kutsal 
Yazılara hizmet etmiyor, onu kendi otoritesini meşrulaştırmak 
için kullanılan mühürlü bir emanete dönüştürüyordu. 

Dahası, bu karar, Kutsal Yazılar’ın halkın anlayacağı dillere 
çevrilmesi çabalarının önünde bir engel teşkil etmiştir. Eğer Vul-
gata tek resmi ve yetkin versiyon ise, diğer tüm çeviriler onunla 
kıyaslanacak ve potansiyel olarak sapkın ilan edilebilecekti. Bu 
durum, Tanrı Sözü’nü Latince bilen ruhban sınıfının elinden 
kurtarıp sıradan insanların ellerine vermeyi amaçlayan Reform 
hareketinin temel hedefiyle doğrudan çelişiyordu. William Ty-
ndale’in İngilizce çevirisi uğruna can vermesi, bu mücadele-
nin ne denli hayati olduğunun trajik bir kanıtıdır. Vulgata’nın 
bu şekilde konumlandırılması, Kutsal Yazılar’ın yetkinliğini ve 
ulaşılabilirliğini reddederek Kilise’yi, Tanrı ile halk arasında 
vazgeçilmez bir aracı olarak sağlamlaştırmaya hizmet etmiştir. 
Reform hareketinin temel çıkış noktası, bu temel ilkeyi sahip-
lenmek olmuştur: Kutsal Yazılar, inanan her bireyin, Ruh’un 
rehberliğinde kavrayabileceği canlı bir kaynaktır; yalnızca din 
adamlarının tekelinde olan bir kaynak değildir. Westminster 
İman Açıklaması’nın (1.8) da vurguladığı gibi, “Tanrı’nın Sözü, 
her milletin, soyun ve dilin halkına ulaşsın diye kendi dillerin-
de okunmalıdır.” Sonuç olarak, Reformun temel iddiası şudur: 



29 

Tanrı’nın Sözü, Kilise’nin iznine veya onayına ihtiyaç duymaz; 
aksine Kilise, her zaman ve her yerde, kendisini bu yaşayan ve 
etkin Söz’ün ışığında sürekli olarak yeniden biçimlendirmek, 
düzeltmek ve yenilemekle yükümlüdür. 

Bu bağlamda Sola Scriptura, yukarıda belirtilen durum-
lar çerçevesinde mantıksal olarak bir ilke olarak ortaya çıkar. 
Eğer Kutsal Kitap Tanrı tarafından esinlenmiş bir söz ve diğer 
meşru kilise otoriteleri üzerinde yetkiye sahipse, kilisede başka 
hiçbir kural benzer bir yanılmazlığa sahip olamaz. Sözlü havari 
gelenekleri, aktarım süreci nedeniyle yanılgıya açıktır; havari-
ler sonrası dönemin yanılmazlık iddiaları, örneğin ex cathedra 
papalık beyanları veya ekümenik konsil kararları, örnek teşkil 
etmez, Kutsal Kitap’ta öngörülmemiştir, ilk Hristiyanlar tara-
fından bilinmemekteydi ve çoğu zaman kafa karışıklığı yarat-
maktadır. Dolayısıyla tarihsel analiz, kilisenin yanılmazlığına 
yönelik anlayışın başlangıçtan itibaren değil, yüzyıllar içinde 
kademeli olarak şekillendiğini ortaya koymaktadır.

Tüm bunları bir araya getirdiğimizde iki sonuç ortaya çıkar: 
Birincisi, Kutsal Kitap, Tanrı sözü olarak doğası ve Tanrı hal-
kı arasındaki işlevi nedeniyle kilise için yanılmaz bir ölçüttür. 
İkincisi, kilise için başka hiçbir kural bu standardı karşılamaz. 
Sözlü gelenekler aktarım sürecinde yanılgıya açıktır ve havariler 
sonrası dönemin yanılmazlık iddiaları tarihsel ve kutsal metin 
temeline dayanmaz. Bu nedenle, Sola Scriptura, Hristiyan inanç 
ve uygulamasını temellendirmek için en tutarlı ve güvenilir ilke 
olarak kalır ve insan eklemelerinin sürekli olarak ilahi ölçütle 
sınanmasını sağlar.

Eğer Kutsal Kitap gerçekten Tanrı’nın Sözü ise, hiçbir in-
sani otorite—ne papa, ne konsil, ne bir ilahiyatçı, ne bir pastör, 
ne de herhangi bir gelenek—onunla eşdeğer bir yetki iddiasın-
da bulunamaz. Kutsal Kitap, kendi otoritesine denk bir yetkiyi 
hiçbir makama veya kişiye vermemiştir. Efesliler 4’te açıklandığı 
üzere, pastörler ve öğretmenler, Elçilerin ve Peygamberlerin at-
tığı temelin üzerine inşa etmek üzere atanmıştır; yeni bir vahiy 



30 

aktarmak için değil. 1. Korintliler 14:38’in belirttiği gibi, kilise 
içindeki otorite makamlarında bulunanlar daima Kutsal Kitap’a 
tabi olmalıdır, bunun tersi değil. Kutsal Kitap dışındaki herhan-
gi bir insani otoriteye vicdanı teslim etmek ne Kutsal Kitap’a uy-
gundur ne de bilgece bir tutumdur. Gerçek iman, Tanrı Sözü’ne 
aykırı öğretileri onaylayamaz. Kutsal Kitap’a boyun eğmek, körü 
körüne itaat değil, kavrayış ve kanaatle yapılan bir teslimiyettir.

Herhangi bir insani otoriteyi Kutsal Kitap’ın üzerine çıkar-
mak, Kutsal Kitap imanının doğasıyla temelden bağdaşmaz; 
çünkü bu iman, inancın gerçekten Kutsal Kitap’ın öğrettiğiyle 
uyumlu olmasını talep eder. Bu ilkenin, bir kilise seçerken çok 
somut sonuçları vardır. Kutsal Kitap’a bağlı bir Hristiyan, Kato-
lik Kilisesi tarafından yeniden doğuş için zorunlu görülen vaf-
tizle yenilenme öğretisini, yalnızca Mesih’e imanla değil işlerle 
aklanma anlayışını, transsubstansiyasyon (ekmek ve şarabın 
İsa’nın bedenine ve kanına dönüştüğü inancı) ve fiziksel ritüeller 
yoluyla sakramental lütuf aktarımını, bağışlanma aracı olarak 
endüljansları veya Mesih’in merkeziliğini gölgeleyen aşırı Mer-
yem yüceltisini tutarlı bir biçimde kabul edemez. Bu öğretiler 
Kutsal Kitap’a aykırıdır ve Kutsal Kitap’la şekillenen bir vicdanla 
bağdaştırılamaz. Bu nedenle, otorite ile Kutsal Kitap arasındaki 
ilişki, diğer tüm etkenlerden soyutlanarak doğrudan ele alınma-
lıdır. İman ve vicdan, dış baskılar altında bile Kutsal Kitap’a ay-
kırı olanı onaylamamalıdır. Bu prensip, Reformasyon’un özünü 
oluşturur; zira Reformasyon, iman ve uygulamadaki nihai oto-
ritenin yalnızca ve yalnızca Kutsal Kitap olduğu ilkesi üzerine 
kurulmuştur.

Kutsal Kitap’ın otoritesi, gerçeğin temelidir. İmanlılarla 
imansızlar arasındaki ayrım çizgisi, özünde otorite konusunda-
ki bir anlaşmazlıktır: nihai hak iddiası insani bilgelikte mi, yok-
sa ilahi vahiyde midir? Hristiyan için otorite Tanrı’dır ve Tanrı 
kesin olarak tek bir kitapta—Kutsal Kitap’ta—konuşmuştur. Bu 
inanç, tüm iman, akıl yürütme ve ahlaki ölçütlerin dayanağıdır. 
Kutsal Kitap, Kutsal Ruh tarafından 1.500 yıl boyunca 40 fark-



31 

lı yazar aracılığıyla kaleme alınmış, ancak yine de kusursuz bir 
birlik içinde korunmuştur. Kendi kendini yorumlar, orijinal el 
yazmalarında yanılmazdır, mesajında açıktır ve Tanrı’nın amaç-
ladığı her şeyi gerçekleştirmeye yeterlidir. İmanlılar doğal olarak 
Kutsal Kitap’a güven duyar. Hatta Mesih’e yeni gelmiş imanlılar 
bile, içten bir arzu ile Kutsal Kitap’a güvenmeyi sezgisel olarak 
benimser. Tanrı Sözü, onların ruhsal yaşamının “sütü ve ekme-
ği” hâline gelir ve gerçeğinin, Ruh tarafından yeniden doğmuş 
yüreklerde derin bir yankı bulduğunu gösterir.

Kutsal Kitap, kendi otoritesi hakkında derin iddialarda bu-
lunur. Mezmurlar, Rab’bin Yasası’nın kusursuz olduğunu; sözle-
rinin saf, doğru ve sonsuza dek kalıcı olduğunu ilan eder. Pavlus, 
bütün Kutsal Yazıların Tanrı tarafından esinlenmiş olduğunu 
ve öğretmek, azarlamak, düzeltmek ve doğrulukta eğitmek için 
yararlı olduğunu doğrular. Eski Ahit’te Tanrı’nın sözü olma id-
diası 2.000’den fazla kez dile getirilirken, Yeni Ahit yazarları da 
Eski Ahit’i sürekli olarak otoritatif Kutsal Yazılar olarak alıntı-
lar. İsa’nın kendisi de Kutsal Kitap’ı bütünüyle yetkili kabul et-
miş, bir harfin bile yok olmayacağını, her şey yerine gelene kadar 
ayakta kalacağını söylemiş ve öğrencilerine, kendisinden söz et-
tiği için Kutsal Yazıları araştırmalarını öğütlemiştir.

Dışsal kanıtlar da Kutsal Kitap’ın ilahi otoritesini destekler. 
Kişisel deneyimler, Mesih aracılığıyla yaşanan dönüşümü gös-
terir; arkeoloji, Kutsal Kitap tarihini sürekli doğrular; bilimsel 
bulgular, Kutsal Kitap’taki tasvirlerle uyumludur; mucizeler, 
özellikle diriliş, Tanrı’nın etkin işini doğrular; peygamberlikler 
ise en güçlü tanıklığı sağlar. Kutsal Kitap, olayları bir bölümün-
de önceden bildirip diğerinde gerçekleşmelerini kaydeden eşsiz 
bir eserdir. Bu önbildiri ve tarihsel doğruluk örüntüsü, dini lite-
ratürde eşi olmayan bir gerçekliktir ve ilahi yazarlığın kanıtıdır.

Sola Scriptura’nın en belirgin örneklerinden birini Yeşaya 
53’te görmekteyiz. Mesih’ten yaklaşık yedi yüzyıl önce kaleme 
alınmış olan bu metin, Mesih’in acı çekişini ve günahları ba-
ğışlayan kefaret işini ayrıntılı biçimde önceden bildirir. Burada 



32 

insanlığın en temel sorusuna yanıt verilir: Bir günahkâr, kutsal 
Tanrı’yla nasıl barışabilir ve ebedi yargıdan nasıl kurtulabilir? 
Yeşaya 53, “yerine geçme yoluyla kefaret” öğretişini açık biçimde 
ortaya koyar; Mesih’i başkalarının günahları uğruna delinmiş, 
ezilmiş ve cezalandırılmış olarak tasvir eder. Bu peygamberlik 
öylesine ayrıntılıdır ve İncillerde tarihsel olarak doğrulandığı 
için kimi zaman “Beşinci İncil” olarak da adlandırılmıştır. Aynı 
zamanda kurtuluş, bağışlanma, Tanrı ile uzlaşma ve Mesih’in 
kurban ölümü aracılığıyla sonsuz yaşam gibi Yeni Ahit’in temel 
öğretilerini de gözler önüne serer.

Öte yandan, kulun ya da hizmetkarın kitabı olarak da ge-
çen Yeşaya 40-55, gizemli bir ifade kullanır: “Kulum …” Bu 
Kul, ebed Yahweh, hem yüceltilmiş (Yeşaya 52:13) hem de yara 
bere içindedir (Yeşaya 53:3-5). O kadar tanınmaz hale gelecek 
ki, uluslar onun görünüşü karşısında dehşete düşecek; hiçbir in-
san onun kadar tahrip edilmemişti. Bölüm, Mesih’in hem Tanrı 
hem insan, hem zafer kazanan hem de aşağılanan oluşunun pa-
radoksunu ortaya koyar. İsrail halkı, hem Yeşaya’nın dönemin-
de hem de gelecekte, başlangıçta O’nu reddedecek, önemini fark 
edemeyecektir. Ancak peygamberlik, onların sonunda kendi gü-
nahlarını kabul ederek yas tutacaklarını ve bahsi geçen bu kulun 
kendi suçlarının cezasını taşıdığını anlayacaklarını öngörür. Bu 
bağlamda metin, günahkârlığın derinliği ve yerine geçme yo-
luyla kefaretin tam teolojisini yakalar: “Rab, hepimizin suçunu 
O’nun üzerine yükledi.” Öyleyse, Yeşaya 53, Kutsal Kitap’ın ilahi 
doğasına bir tanıklıktır. Hiçbir insani bilgelik, yüzyıllar önce-
sinden böylesine öngörücü ve kurtarıcı bir kavrayış ortaya ko-
yamazdı. Bu bölüm, Kutsal Kitap’ın otoritesini, güvenilirliğini 
ve ilahi esinini gözler önüne serer ve Sola Scriptura için en güçlü 
kanıtı sağlar: İman ve yaşamla ilgili konularda nihai ve yanılmaz 
otorite yalnızca Kutsal Kitap’tır.

Kutsal Kitap’ın yanılmazlığını veya esinini temellendirmek 
için doğrudan Kutsal Kitap’tan yola çıkmanın kısır döngü oluş-
turduğu sıkça ileri sürülür. Eleştirmenler, “Kutsal Kitap Tan-



33 

rı’nın Sözü’dür çünkü Kutsal Kitap öyle diyor” şeklindeki yak-
laşımın döngüsel bir akıl yürütmeye dayandığını ve bu nedenle 
geçerli olamayacağını savunur. Döngüsel akıl yürütme genel-
likle mantıksal bir safsata sayılsa da, Kutsal Kitap’ın otoritesini 
savunmak, yine Kutsal Kitap’tan başlayan fakat daha dikkatli 
ve incelikli bir yaklaşım gerektirir. Bu noktada ilk adım, Kut-
sal Kitap’ın kendisini Tanrı’nın Sözü olarak sunduğunu kabul 
etmektir. Böyle bir kabul zorunludur; çünkü aksi hâlde Kutsal 
Kitap’ın otoritesini temellendirecek hiçbir dayanak kalmaz. An-
cak bu iddiayı tartışabilmek için, önce Yeni Ahit’in tarihsel açı-
dan güvenilir bir kaynak olup olmadığını ele almak gerekir. Eğer 
Yeni Ahit’in içeriğinin, Suetonius veya Tacitus’un yazdıkları gibi 
diğer antik belgeler kadar güvenilir olduğu ortaya konabilirse, 
onun anlatılarına güvenmek için doğrudan ilahi esine başvur-
madan da sağlam bir temel elde edebiliriz. Yeni Ahit’i genel an-
lamda güvenilir bir tarihsel belge olarak kabul ettiğimizde ise, 
onun Nasıralı İsa hakkında sunduğu bilgileri inceleme imkânı 
buluruz. Tarihsel araştırma, en azından İsa’nın Tanrı’nın pey-
gamberi olduğunu, yani ilahi hakikati sadakatle ileten bir elçi 
olduğunu ortaya koyabilir. Fakat bu öncülü kabul ettiğimizde, 
İsa’nın kendi kimliği hakkında yaptığı açıklamaları da dikkate 
almak zorundayız. Çünkü O’nun doğası ve görevi üzerine söyle-
diği sözler, kendisinin yalnızca bir peygamberden ibaret olmadı-
ğını, tersine ilahi otoriteyle konuştuğunu göstermektedir.

İsa’nın Kutsal Yazılar hakkındaki görüşünü incelemek, Sola 
Scriptura öğretisinin temelini sağlamlaştırır. Bazı eleştirmenler 
İsa’nın insan tabiatı içinde her şeyi bilen olmadığını iddia etse 
de, unutulmamalıdır ki İsa’nın insani tabiatı sınırlı olsa da ila-
hi tabiatı her şeyi bilendir. Daha da önemlisi, İsa sürekli olarak 
yalnızca Baba’dan aldığı öğretiyi aktardığını ve bizzat gerçeğin 
kendisi olduğunu ilan etmiştir. Dolayısıyla O’nun Kutsal Ya-
zılara dair tanıklığı insan görüşüne değil, günahsız tabiatına 
dayalı ilahi bir beyan niteliğindedir. İsa’nın Tanrı’nın Sözü’nü 
yanlış aktarması günah olurdu, fakat O günahsızdı. Bu nedenle 



34 

İsa’nın Kutsal Yazıları Tanrı Sözü olarak onaylaması bütünüyle 
güvenilirdir. Tarihsel güvenilirlikten hareket ederek İsa’nın ilahi 
otoritesini ve günahsızlığını kabul ettiğimizde, Kutsal Yazılar’ın 
yalnızca güvenilir bir tarih kaydı değil, bizzat Tanrı esini oldu-
ğu sonucuna ulaşırız. Kilisenin Kutsal Kitap’ı Tanrı tarafından 
esinlenmiş olarak kabul etmesi doğrudan Mesih’in öğretisine 
dayanır. Böylece Kutsal Yazılar’ın en üstün otorite olduğunu ifa-
de eden Sola Scriptura ilkesi, hem metnin güvenilirliği hem de 
İsa’nın onu nihai hakikat olarak onaylamasının doğal bir sonucu 
olarak ortaya çıkar.

Sola Scriptura öğretisi yalnızca Reform geleneğine özgü de-
ğildir; tarihsel Kutsal Kitap merkezli Hristiyanlık da aynı ka-
naati paylaşır. Bununla birlikte, Reformasyon’un merkezinde 
duran meselelerden biri olmuştur ve tarihçilerin Protestanlığın 
Biçimsel İlkesi olarak adlandırdığı şey tam da budur: Yalnızca 
Kutsal Yazılar. Bu ilke, Martin Luther’in Worms Meclisi’nde ver-
diği hesapta en belirgin biçimde ortaya kondu. Luther’den söz-
lerini geri alması istendiğinde şu cevabı verdi: “Kutsal Yazılar’ın 
tanıklıkları ve açık mantık gerekçeleriyle ikna edilmediğim sü-
rece – çünkü ne Papa’ya ne de konsillere tek başına inanıyorum, 
zira onların sık sık yanıldıkları ve kendileriyle çeliştikleri kesin 
bir gerçektir – benim sunduğum Kutsal Yazılar’ın sözleri beni 
ikna eder ve vicdanım Tanrı’nın Sözü’nün esiri olur.” Luther’in 
bu tarihi çıkışı son derece cesur olsa da, ortaya attığı yeni bir 
fikir değildi; aksine, tekrar tekrar savunmak zorunda kaldığı bir 
gerçeğin netleşmiş hâliydi: Papalar yanılabilir, konseyler yanı-
labilir; ilahi vahyin mutlak otoriteye sahip tek yazılı kaynağı ise 
Kutsal Yazılar’dır.

Peki “Yalnızca Kutsal Yazılar” ifadesi, “yalnızca” derken neyi 
kastetmektedir? Onaltıncı yüzyılda, hem Roma hem de Reform-
cular, Hristiyanlığın vahyedilmiş bir iman olduğunu kabul edi-
yordu: Tanrı kendini genel vahiy yoluyla (doğada) ve özel vahiy 
yoluyla (Kutsal Yazılar’da) açığa vurur. Tartışma, özel vahyin tek 
kaynağının Kutsal Yazılar olup olmadığı üzerindeydi. Roma iki 



35 

kaynağı savunuyordu: Kutsal Yazılar ve gelenek. Protestanlar ise 
yalnızca bir kaynağı kabul ediyordu: Kutsal Yazılar. Trent Kon-
sili’nde Roma, ilahi gerçeğin hem Kutsal Yazılar’da hem de ge-
lenekte bulunduğunu ilan etti. İlk taslakta bunun kısmen Kutsal 
Yazılar’da, kısmen gelenekte olduğu belirtilmişti. Bazı rahipler, 
bunun Kutsal Yazılar’ın yeterliliğini zayıflattığını öne sürdü. 
Nihai metin, ‘kısmen kısmen’ ifadesini, Latince basit bir bağlaç 
olan ‘et’ (Türkçe ‘ve’) ile değiştirmiş; bu durum ise anlamı be-
lirsizleştirmiştir. Peki, Roma’nın öğretisi iki ayrı kaynaktan mı 
ibaretti, yoksa tek bir hakikatin hem Kutsal Yazılar’da hem de 
gelenekte ifade bulduğunu mu savunuyordu?

Sonraki yüzyıllarda Roma Katolik öğretisi bu konuyu daha 
da netleştirerek geleneğin Kutsal Yazılar ile birlikte ilahi bir oto-
rite taşıdığını ve kilise geleneğinde yer alan doğruların vicdan 
için Kutsal Yazılar’daki doğrular kadar bağlayıcı kabul edil-
mesi gerektiğini öne sürdü. Buna karşın Protestanlık, kilisenin 
ve inanç bildirgelerinin her zaman Kutsal Yazılara göre yeni-
den düzenlenmesi gerektiğini (semper reformanda) vurgular; 
yalnızca Kutsal Yazılar vicdanı mutlak anlamda bağlar. İnanç 
açıklamaları ve konsiller Kutsal Yazı gerçeğini ortaya koyabi-
lir, ancak yanılabilirler; sahip oldukları otorite yalnızca Kutsal 
Yazılara uygun oldukları ölçüde geçerlidir. Sola Scriptura diğer 
otoriteleri reddetmez—kilise mahkemeleri, inanç bildirgeleri, 
ihtiyarlar ve öğretmenler gerçekten etkili olabilir. Ancak bu 
ilke, nihai otoritenin yalnızca Kutsal Yazılar’da olduğunu vur-
gular. Vicdanı mutlak anlamda bağlayabilecek tek kaynak Kut-
sal Yazılar’dır; çünkü O, Tanrı’nın bizzat Sözü’dür. Bu nedenle 
tüm doktrinsel tartışmalar en sonunda Kutsal Yazılara göre çö-
zümlenmelidir.

Reformcular, Kutsal Kitap’ı verbum Dei—Tanrı’nın Sözü, 
Tanrı’nın sesi—olarak beyan ettiler. İnsanlar tarafından kaleme 
alınmış olsa da, Kutsal Kitap ilahi olarak esinlenmiş, yanılmaz 
ve hatasızdır; çünkü nihai yazarı bizzat Tanrı’dır. Bazı modern 
eleştirmenler, reformcuların yanılmazlık doktrinini benimse-



36 

mediğini ve bunun Protestan skolastiğinde 17. yüzyılda icat edil-
diğini öne sürer. Oysa Luther’in kendi sözleri bu iddiayı çürütür:

“Kutsal Ruh’un kendisi ve her şeyi yaratan Tanrı, bu kitabın 
yazarıdır.” (Luther, Eski Ahit’in Önsözü, 1545).

“Kutsal Yazılar, insanlar tarafından yazılmış olsalar da, in-
sanlardan gelmez ve insanlara ait değildir; Tanrı’dan gelir.” (Lut-
her, 1. Petrus ve Yahuda Mektupları Üzerine Dersler, 1523-24).

“Kutsal Yazılar asla yanılmaz.” (Luther, Mezmurlar Üzerine 
Tekrar, 1519-1521).

Luther, hatta Augustinus’u da alıntılar: “Sadece Kutsal Ya-
zı’yı yanılmaz olarak kabul etmeyi öğrendim” (Augustinus, 
Mektuplar, 82, 3; Luther, Rahiplerin Evliliği Üzerine, 1522).

Bu ifadeler, Kutsal Yazılar’ın ilahi kökeni ve yanılmazlığına 
dair reformcuların inancının, reformasyon’a sonradan eklenen 
bir düşünce değil, onun temelini oluşturan bir ilke olduğunu 
gösterir. Sola Scriptura’nın bir diğer hayati boyutu yorum me-
selesidir. Reformcular, her Hristiyanın Kutsal Kitap’ı okuma 
hakkına ve sorumluluğuna sahip olduğunu ısrarla vurguladılar. 
Kutsal Yazıları halka ulaştırmak—özellikle yerel dillere çeviri-
ler yoluyla—devrim niteliğindeydi ve bazı çevirmenler bunun 
bedelini hayatlarıyla ödediler. Roma, özel okumanın kaosa yol 
açacağından korkuyordu; ve gerçekten de bazı yanlış anlamalar 
ortaya çıktı. Ancak reformcular, Kutsal Yazılar’ın temel mesajı-
nın açıklığının bu riski göze almaya değer olduğunu savundular. 
Kutsal Yazılar’ın bazı kısımları karmaşıktır ve anlaşılmaları için 
öğretmenlere ihtiyaç duyulur; fakat kurtuluş mesajı, herkesin 
anlayabileceği kadar açıktır. Luther de Kutsal Yazılar’ı halka aç-
manın sapkınlıklara yol açabileceğini kabul etmiş, ancak şunu 
ilan etmiştir:

“Eğer durum buysa, öyle olsun. Müjdenin en temel mesajı 
duyulmak zorundadır.” (Luther, Almanca Yeni Ahit [Eylül İnci-
li], Önsöz, 1522).

Sola Scriptura ilkesi sayesinde Kutsal Kitap, Protestan iba-
detinin merkezine yerleşti. Kutsal Yazılar’dan okuma yapmak 



37 

ve vaaz etmek litürjinin kalbi hâline geldi; çünkü yalnızca Kut-
sal Yazılar, ilhamlı ve yetkili Tanrı Sözü’dür. Böylece Sola Sc-
riptura’nın nihai gerekçesi netleşir: Kutsal Yazılar, özel vahyin 
tek kaynağıdır ve vicdanı bağlama konusunda mutlak otoriteye 
sahiptir. İlahi esinle kaleme alınan Kutsal Yazılar yanılmaz ve 
hatasızdır; Tanrı’nın bizzat Sözü olarak güvenilir bir kaynaktır. 
Kurtuluş mesajı açısından açıktır ve her inananın okuma, öğ-
renme ve itaat yoluyla sahip çıkması gereken bir emanet niteli-
ğindedir. Bu nedenle Kutsal Yazılar, kilisenin yaşamında, ibade-
tinde ve sürekli reform sürecinde daima merkezi bir konumda 
tutulmalıdır.

Birçok eleştirmen, Sola Scriptura’yı Kutsal Yazılar’ın kanon-
laşmasında kilisenin rolüne karşıymış gibi sunar; sanki bu iki 
gerçek birbirine tersmiş gibi gösterirler. Oysa bu sözde çelişki, 
yalnızca kategorilerin karıştırılmasından kaynaklanır. Protes-
tan geleneğinde, Tanrı Sözü ile kilise arasındaki ilişki üzerine 
önemli düşünceler geliştirilmiştir. Protestanlar, kilisenin Tanrı 
Sözü’ne tanıklık etmesinin gerekliliğini sürekli vurgulamışlar-
dır. Kilise, Tanrı Sözü’ne işaret eder; tıpkı Vaftizci Yahya’nın 
İsa’ya işaret etmesi gibi: Otoritenin kaynağı olarak değil, sadık 
bir müjdeci olarak. Dolayısıyla burada sık yapılan hata, Kutsal 
Yazılar’ın yanılmazlığını tanıma ile kilisenin yanılmaz olduğu-
nu karıştırmaktır. Kilise, Kutsal Yazılara otorite yaratmaz veya 
vermez; tam tersine, onların içinde zaten mevcut olan ilahi oto-
riteyi tanır. Bu tanıma hayati önemdedir, fakat kiliseyi yanılmaz 
hâle getirmez. Kilise, Sola Scriptura’ya karşı değil, aksine onu 
tamamlayıcı bir rol oynar. Kilise her zaman Tanrı Sözü’nü vaaz 
etme, koruma ve ilan etme görevine sahiptir. Kanonlaşma sü-
recinde ve Kutsal Yazılar’ın nesiller boyu aktarılmasında kilise-
nin rolü, Tanrı Sözü’ne tanıklık etmektir. Kilise, bu sözün doğ-
ruluğunu onaylar ancak ne ondan üstündür ne de ona eşit bir 
otoriteye sahiptir. Bu nedenle Sola Scriptura ile Kutsal Yazılar’ın 
kanonlaşması arasında herhangi bir gerilim yoktur. Kanon, 
kilisenin kararıyla onaylanmış bir insan icadı değil; Tanrı’nın 



38 

Sözü’dür ve Tanrı halkı tarafından Ruh’un çalışmasıyla tanın-
mıştır. Aksi iddia, kilisenin tanıklığını yazarlıkla karıştırmak ve 
hizmeti Tanrı’nın egemenliğiyle eşitlemek olur.

Bu bölümü bitirirken, şu önemli noktaya değinmek isterim: 
Roma Katolik Kilisesi, İsa’nın bize bir kitap vermediğini, bir ki-
lise verdiğini öğretir. Dolayısıyla, Tanrı’nın esinlenmiş Sözü’nü 
çevirme hakkına kim sahipse, o da İsa Mesih’in yetkilendirdiği 
otoritedir. Ve bu otorite de Katolik Kilisesi’dir. Kilisenin bu den-
li önemli olmasının nedeni, Kutsal Yazılar’ın nihai yorumlayıcısı 
olmalarıdır. Ünlü Amerikalı Katolik rahip Peder Mike Schmitz, 
“İsa bize bir Kutsal Kitap vermedi. İsa bize bir kilise verdi. Kut-
sal Ruh’un gücü ve çalışmasıyla kilise bize Kutsal Kitabı verdi” 
der. Ancak şunu belirtmeliyiz ki, Tanrı bize Ruhunu gönderdi, 
kiliseyi değil. Bize Kutsal Ruh’u verdi. İsa da öğretilerini, daha 
sonra kiliseye öğretmelerini söylediği elçilere verdi. Önce gelen, 
elçilerin öğretileriydi. Her ne kadar başlangıçta sözlü olarak 
verilmiş olsalar da, sonunda Ruh’un esiniyle bizim için yazıya 
geçirildiler; böylece tüm çağlar için kiliseye iletilmek istenen 
her şey, nihayetinde Kutsal Ruh’un esiniyle yazılı hale getirildi. 
Yani gerçekte, bize Kutsal Yazıları veren Kutsal Ruh’tur; çünkü 
Tanrı’nın sözlerini bu kişiler, yani elçiler ve onların temsilcileri 
aracılığıyla esinleyerek bize bugün Kutsal Yazılar olarak sahip 
olduklarımızı vermiştir.

Yine aynı konuşmasında Schmitz şöyle söyler: “Ve ikisine de 
ihtiyacımız var. İkisi olmadan, bu Kutsal Kitap, potansiyel ola-
rak değersiz bir kitap hâline gelebilir.” Schmitz burada, kilise ol-
madan Kutsal Kitabın potansiyel olarak değersiz bir kitap hâline 
gelebileceği iddiasında bulunuyor. Bu, görünüşe göre Kutsal Ya-
zılar’ın gücünün ve esininin Tanrı’dan gelen Kutsal Ruh’tan de-
ğil de kiliseden geldiği anlamına gelir. Konuşmasının devamın-
da Schmitz şunu da iddia ediyor: “Çağrı her zaman budur: ‘Yine 
de kiliseye güvenin, çünkü Kutsal Ruh kiliseye verilmiştir.’” Bu 
bağlamda sormak isterim: Tanrı’nın halkının çağrısı tam olarak 
ne zaman kiliseye güvenmek oldu? Kilise bir kurum değildir. Ki-



39 

lise, müjdeyi kabul edip Kutsal Ruh’la yeniden doğmuş ve Ruh’la 
dolmuş imanlılardan oluşan canlı bir topluluktur. Bu toplulu-
ğun Mesih’le olan ilişkisi, bir bedenin başına bağlı oluşu gibi-
dir. Kutsal Yazılar, Kilise’yi “Mesih’in Bedeni” ve aynı zamanda 
“Mesih’in Gelini” olarak tanımlar (Efesliler 5:23-32). Bu bedenin 
başı ise Mesih’in kendisidir (Efesliler 1:22-23). Beden nasıl başın 
buyruklarına ve yönlendirmesine tabi ise, Kilise de yaşamını ve 
öğretisini ancak başı olan Mesih’in Kutsal Yazılar’da açıklanan 
otoritesine dayanarak sürdürebilir. Bu nedenle, Kilise ne kadar 
kutsal ve değerli olursa olsun, onu var eden, besleyen ve yargıla-
yacak olan Tanrı’nın Sözü’nün otoritesinin altında durur; Tan-
rı’nın Sözü, Kilise’den üstündür. Kilise, kendisine mutlak bir 
güven duymamızın buyrulduğu bir yapı değildir. Bizler, nihai 
güvenimizi Tanrı’ya ve O’nun esinlediği Sözü’ne dayandırmalı-
yız; bu, her inananın sahip olması gereken en yüce güven olmalı-
dır. Güvenimiz, hata yapabilen, günahkâr insanlara değil, yalan 
söylemeyen Tanrı’ya ve O’nun esinleyerek yazdırdığı Sözü’nedir. 
İsa hiçbir zaman “Kutsal Ruh’u kiliseye göndereceğim” deme-
di. Kutsal Ruh’u, başka bir Yardımcı’yı, yani gerçeğin Ruhu’nu 
imanlıya verdi. Ve Kutsal Ruh, Tanrı’nın tapınağı hâline gelen 
bireysel imanlının içinde yaşar. Fakat Roma Katolikliği tam da 
bunun aksini vurgular: Odağı kilisenin kendisine yöneltir; Tan-
rı’ya, İsa Mesih’e ve O’nun Sözü’nün gerçeğine değil. 





III. Sakramentler

Katolik Kilisesi’nde, çoğu zaman “ayin” olarak çevrilse de ger-
çekte Tanrı’nın lütfunu ileten kutsal araçlar olarak anlaşılan sak-
ramentler; sakramental yolculuk ve sakramental yaşam kavram-
larıyla birlikte, Roma Katolik inancının ve kilise yaşamının mer-
kezinde konumlanır. Bu kavramlar, hem bireysel hem de top-
lumsal düzeyde Katolikliğin inanç öğretisini ve ibadet anlayışını 
belirleyen temel unsurlardır. Kilisenin ayinlere ve sakramentlere 
bakışı, sanki ana kapıdan girerek doğrudan kilisenin kalbine 
ulaşmak gibidir. Katolik geleneğinde yedi sakrament, Kutsal 
Kitap’ın yaşayan bir yansıması olarak görülür. Bunlar yalnızca 
Tanrı’nın lütfunu hatırlatan işaretler değil, aynı zamanda bu 
lütfun somut biçimde deneyimlendiği ve aktarıldığı araçlardır. 
Su, ekmek, şarap ve kutsal yağ gibi maddi unsurlar, ilahi lütfu 
taşıyan araçlar olarak işlev görür ve insanı doğal olandan do-
ğaüstü olana taşır. Nitekim Kateşizm 1129, “Kilise, Yeni Ahit’in 
sakramentlerinin inananlar için kurtuluşun gerekli araçları ol-
duğunu beyan eder” diyerek bu temel ilkeyi vurgular. Benzer şe-
kilde Kateşizm 2068’de geçen “İnsanlar, iman, vaftiz ve emirlere 
bağlılıkla kurtuluşa erişebilir” ifadesi de bu anlayışı pekiştirir.



42 

Bu yaklaşım iki temel ilkeye dayanır: Birincisi, lütfun yara-
tılışın maddi unsurları aracılığıyla işlediğini vurgulayan “doğa 
ve lütuf işbirliği”, ikincisi ise Mesih’in Kilise aracılığıyla etkin-
liğini sürdürdüğünü ifade eden “Mesih-Kilise birliği”dir. Bu ba-
kış açısına göre ayinler yalnızca sembolik törenler değil, Tanrı 
ile insanın gerçekten buluştuğu karşılaşma anlarıdır. Ayinler 
birbirinden kopuk değil, bir bütünün parçalarıdır; her biri ina-
nanın ruhsal yolculuğunda farklı bir ihtiyacı karşılar ve birlikte 
Hristiyan yaşamının bütününü kuşatır. Bu yolculuk Vaftiz’le 
başlar, Efkaristiya ile beslenir, Günah Çıkarma ile yenilenir ve 
yağla meshedişle ile tamamlanır. Böyle bir ayinsel anlayış, Kut-
sal Yazılar ve imanın Kilise’nin sakramental yapısından ayrı 
düşünülemeyeceğini ortaya koyar. Katolik Kilisesinde ayinler, 
Tanrı’nın insanlıkla yaptığı antlaşmanın sürekliliğini korur ve 
ilahi lütfun inananların yaşamında somut olarak görünür ol-
masına imkân verir.

Günümüzde ayin teolojisini ele alırken, II. Vatikan Konsi-
li’nin (1962-1965) mirasını göz önünde bulundurmak gerekir. 
Konsil, liturjiye özel bir önem vermiş, Sacrosanctum Concilium 
belgesini kabul etmiş ve ardından Katolik liturjisinde çeşitli de-
ğişiklikler uygulanmıştır. Ancak bu reformlar, Katolik teolojisi-
nin temel çizgilerini bulanıklaştırmış; ayinlerin nesnel etkinliği 
ve Tanrı’nın lütfunu iletme işlevi gibi esasların belirsizleşmesine 
yol açmıştır. Konsil sonrası dönemde birçok teolog, ayinleri ki-
şisel deneyim ve sembolik bir karşılaşma olarak yorumlamayı 
ön plana çıkarmış, böylece Tanrı’nın lütfunun belirli ve nesnel 
yollarla aktarıldığı anlayış geri planda kalmıştır. Bu yeni yakla-
şım, Katolik pratiğinde ciddi sapmalara neden olmuş ve gelenek-
sel liturjik düşünce ile uygulamaları zayıflatmıştır. Günümüzde 
Batı toplumlarında, özellikle gençler arasında ayinlere katılım 
büyük ölçüde azalmış; birçok Katolik artık düzenli olarak günah 
çıkarma ve efkaristiya ayinlerine katılmamaktadır. Bu tablo, Ki-
lise’nin ayinlerinin taşıdığı ciddiyet ile inananların ilgisizliği 
arasında derin bir uçurum ortaya çıkarmaktadır. Sorun yalnızca 



43 

katılımın azalması değildir; asıl mesele, Vatikan II sonrasında 
gelişen yanlış yorumların, Tanrı’nın lütfunu nesnel biçimde ile-
ten geleneksel ayin yapısını aşındırmış olmasıdır. Bu açıdan ba-
kıldığında Katolik Kilisesi, ayinlerin Tanrı tarafından verilmiş 
gerçek araçlar olduğu ilkesinden giderek uzaklaşmaktadır. 

Roma Katolik teolojisinde ayinlerin nasıl işlediğini anlamak 
için öncelikle ayinsel nedensellik kavramını ele almak gerekir. 
Geleneksel anlayış, sakramentlerin, işaret ettikleri lütfu bizzat 
etkin bir şekilde ilettiği inancına dayanır. Bu yaklaşım, ayinle-
rin yalnızca sembolik törenler olmadığını, aksine Tanrı’nın lüt-
funu gerçekten aktaran araçlar olduğunu vurgular. Bu neden-
sellik anlayışı, Orta Çağ’ın felsefi dilinden beslenir ve ayinlerin 
işleyişini açıklamak için ontolojik bir çerçeve sunar. Buna göre, 
ayinler doğaüstü bir gerçekliği maddi dünyaya taşır. Örneğin, su, 
ekmek, şarap veya yağ gibi unsurlar, yalnızca birer sembol değil, 
lütfun taşıyıcılarıdır. Ayinlerin etkisi, üç katmanlı bir yapıda dü-
şünülür:

•	 Ayinin kendisi (Sacramentum tantum): Görünen dış işa-
retler ve ritüel.

•	 Ayinin gerçekleştirdiği lütuf (Res et sacramentum): Ayin 
aracılığıyla verilen içsel, görünmez lütuf.

•	 Nihai amaç (Res tantum): Lütfun kişiyi ulaştırdığı ruh-
sal sonuç, yani kurtuluş ve kutsallaşma.

Katolik sistem, ayinlerin hem Tanrı’nın inisiyatifini hem de 
insanın özgür iradesini içerdiğini savunur. Ancak bu yaklaşım, 
ayinleri neredeyse sihirli bir etkinlik gibi sunar; Tanrı’nın lütfu-
nun, insan niyeti, iman ve işbirliğiyle birleştirilmiş biçimde ak-
tarıldığı varsayılır. Katolikler, ayinler aracılığıyla Mesih’in be-
den almasıyla bir paralellik kurar ve ilahi lütfun maddi araçlar 
yoluyla duyulara iletildiğini öne sürerler. Bu, Katolik teolojisinin 
doğa ile lütuf arasındaki uyum iddiasının bir yansımasıdır. Oysa 
Kutsal Kitap’a göre Tanrı’nın lütfu, insan eylemlerine bağlı ol-
maksızın, kendi egemen iradesiyle tek taraflı olarak işler. Ayin-
ler, Tanrı’nın insanla buluştuğu kanallar olarak değil, iman-



44 

lıların imanını güçlendiren sembolik hatırlatmalar ve vaazın 
araçları olarak görülür. Katolik anlayışın aksine, ayinler Tanrı 
lütfunu nesnel olarak iletmez; onları Tanrı’nın lütfunun garan-
tisi olarak kabul etmek, insan merkezciliği ve ritüel büyücülüğü 
riskini beraberinde getirir.

Roma Katolik geleneği, yedi sakramentin doğrudan İsa Me-
sih tarafından kurulduğunu iddia eder. Oysa bu görüş, Kutsal 
Yazılar’da açıkça yer almamakta; daha çok Kilise’nin uzun sü-
reli yorum geleneği ve “Mesih-Kilise birliği” anlayışı üzerine 
inşa edilmektedir. Örneğin, Kabul ve Hasta Yağlama ayinleri, 
Mesih’in Kilise’ye verdiği yetkinin bir uzantısı olarak görülür; 
ancak bunların ilahi dayanağı oldukça zayıftır. Trent Konsili, 
bu yedi ayinin sayısını mutlak biçimde belirlemiş ve başka bir 
seçenek olmadığını ilan etmiştir. Ne var ki, bu karar yalnızca 
Kilise’nin geleneksel otoritesi ve insan ihtiyaçları göz önünde 
bulundurularak alınmış olup, Kutsal Kitap açısından herhangi 
bir zorunluluk veya net temel sunmamaktadır. Bu perspektiften 
bakıldığında, Katolik ayin sistemi, ilahi değil, insan merkezli ve 
geleneksel bir yapı üzerine kurulmuş gibi görünmektedir; ayin-
lerin Tanrı tarafından doğrudan tesis edildiği iddiası Kutsal Ya-
zılar tarafından desteklenmemektedir.

Her bir Katolik ayininin nesnel etkisi de dikkatle incelenme-
lidir. Örneğin, vaftiz’e ilişkin olarak Katolik Kateşizmi, kurtu-
luşu bu ayine bağlamakla birlikte, Tanrı’nın ayinlerle sınırlı ol-
madığını öğretir. Buna göre, vaftiz kurtuluş için gerekli görülür 
(§1257); ancak olağanüstü durumlarda ayinin herhangi bir kişi 
tarafından uygulanabileceği de kabul edilir (§1256). Bu öğreti, 
Tanrı’nın lütfunu dağıtmak için sakramentleri birincil araç ola-
rak tesis ettiği olağan kural ile, nihai kurtarıcı olarak kendisinin 
bu araçlardan bağımsız hareket edebilme özgürlüğünü bir arada 
tutar. Yine de pratikte, ayinlerin beklenen sonuçları çoğu zaman 
gözlemlenmemektedir. Örneğin, kabul ayininden sonra birçok 
genç Katolik Kilise yaşamından uzaklaşmakta ve ayinlerin ne-
densel etkinliği ciddi biçimde sorgulanmaktadır. Katolik Kilise-



45 

si’nin kateşizminde (§1272) öne sürüldüğü üzere, vaftiz olan kişi 
gerçekten sonsuza dek geçerli bir mühürle Mesih’le birleşir ve 
bu mühür hiçbir günah tarafından silinemez. Eğer vaftiz gerçek-
ten günahı ortadan kaldırıyor ve kişiyi aklıyorsa, neden birçok 
vaftizli Katolik daha sonra Kilise’den kopmaktadır? Papa XVI. 
Benedict’in Ubicumque et Semper (2010) mektubundan, Papa 
Franciscus’un Christus Vivit (2019) belgesine ve 2018 Gençlik 
Sinodu kararlarına kadar, Kilise belgeleri gençler arasında dini 
kayıtsızlığın artışını vurgular. Bu belgeler, gençlerin kiliseden 
uzaklaşmasında cinsel istismar skandalları, doktriner sertlik, 
Kilise ile modern dünya arasındaki uçurum, cinsellik ve biyo-
etik konulardaki çatışmalar ile Kilise içi krizlerin belirleyici rol 
oynadığını ortaya koyar. Bu durum, ayinlerin otomatik olarak 
sihirli bir etki yaratmadığını; etkinliklerinin, insanın iradesi, 
inancı ve düzenli olarak gerçekleştirilen Katolik ruhsal pratik-
lerle doğrudan bağlantılı olduğunu ortaya koyar. Geleneksel Ka-
tolik anlayış, ayinleri ontolojik bir çerçevede mutlak etkiye sahip 
olarak ele alır; oysa günlük Kilise yaşamındaki gözlemler bu te-
orik iddialarla tam olarak örtüşmemektedir. Dolayısıyla, ayin-
lerin anlamı ve etkisi yalnızca felsefi veya teolojik kategorilerle 
açıklanamaz; inananların pratik yaşantısı ve ruhsal yolculuğu 
bağlamında da değerlendirilmelidir. Katolik sistemin iddia ettiği 
nesnel etki anlayışı, pratikte çoğu zaman karşılık bulmamakta 
ve bu açıdan ciddi bir eleştiriye açıktır.

Ekmek ve Şarap Ayini, Roma Katolik inancının merkezin-
de yer almakta ve Mesih’in gerçek varlığını içerdiği ileri sürül-
mektedir. Katolik Kilisesi bu görüşünü erken dönem Kilise Ba-
baları’na ve özellikle Dördüncü Lateran Konsili (1215) ile Trent 
Konsili’nde dogmalaştırılmış kararlara dayandırsa da, bu öğreti 
Kutsal Yazılar’da açık bir temele sahip değildir. Reformasyon 
döneminde Luther, Calvin ve Zwingli gibi isimler bu anlayışa 
karşı çıkarak gerçeğin yalnızca Tanrı Sözü’ne dayandırılması 
gerektiğini savunmuş, ancak Katolik Kilisesi kendi geleneğini 
mutlaklaştırarak bu eleştirileri sapma olarak nitelendirmiştir. 



46 

Benzer biçimde Kutsal Düzen ayini de Katolik sistemin merkezî 
bir unsuru hâline gelmiş, rahibin yalnızca bir hizmetkâr değil, 
Mesih’in kilisede yeniden bedenlendiği bir araç olarak görüldü-
ğü öğreti benimsenmiştir. Bu çerçevede rahibin rolü ontolojik bir 
dönüşümle açıklanmış ve alter Christus (başka bir Mesih) anla-
yışıyla temellendirilmiştir. Oysa böyle bir iddia Kutsal Yazılar’da 
bulunmamakta, Mesih’in eşsizliğini gölgeleyen insan merkezli 
bir öğreti olarak ortaya çıkmaktadır. Kutsal Kitaba göre rahiplik 
yalnızca Mesih’in tamamladığı işe tanıklık eden bir hizmettir; 
herhangi bir ontolojik dönüşüm ya da Mesih’in yerini alma söz 
konusu değildir.

Protestan Sakrament Anlayışı

Katolik sakramental anlayışını daha ayrıntılı biçimde ele al-
madan önce, Protestan teolojisinde kabul edilen sakramentlere 
ve bu sakramentlerin farklı gruplar tarafından nasıl yorumlandı-
ğına bakmak yerinde olacaktır. Kalvinizm dendiğinde genellikle 
seçilmişlik inancı akla gelir, ancak tarihsel olarak Kalvinizm, 
komünyon anlayışına atıfta bulunan bir terimdi. Protestan kili-
selerinin tek bir çatı altında toplanamamasının erken dönemde-
ki sebebi, Protestanların sakramentler konusunda anlaşamamış 
olmasıydı. Reformasyon bu nedenle farklı yönlerde gelişip çeşitli 
kollara ayrıldı. Protestanlar genel olarak iki sakrament olduğun-
da hemfikirdir: vaftiz ve komünyon. Ancak bu sakramentlerin 
ne yaptığı konusunda fikir ayrılığına düşerler.

Protestanlıkta sakrament anlayışı bir yelpazeye yayılır. Bu 
yelpazenin bir ucunda, Baptistlerin görüşü yer alır; onlara göre 
sakramentler (veya törenler) yalnızca birer semboldür, kendi 
başlarına bir şey yapmazlar. Diğer uçta ise, Lutheran görüş bulu-
nur; bu görüşe göre sakramentler her zaman etkilidir ve tanrısal 
lütfu iletir, dolayısıyla kurtuluş için gerekli görülürler. Reform 
geleneği ise bu iki uç görüşün arasında, dengeli bir konumdadır. 
Lutheranlar, vaftizin kurtardığına ve komünyondaki ekmeğin 



47 

ve şarabın gerçekten Mesih’in bedeni ve kanı olduğuna inanır. 
Baptistler ise vaftizin kurtarmadığını, sadece kurtulduğunuzu 
gösteren sembolik bir beyan olduğunu düşünür; komünyonu da 
sadece Mesih’i anmanın sembolik bir eylemi olarak görür.

Reform geleneğine göre, vaftiz yalnızca kişi Mesih’e iman 
ediyorsa kurtarıcıdır. Benzer şekilde, Komünyon da ancak 
imanla alındığında Mesih’in bedeni ve kanı manevi olarak mev-
cuttur; fiziksel veya ontolojik bir dönüşüm söz konusu değildir. 
Buna manevi veya ruhsal mevcudiyet de diyebiliriz. Bu durum, 
Katolik anlayışın iddiasıyla karşılaştırıldığında kafa karıştırıcı 
görünebilir: Yalnız imanla kurtuluyorsak, nasıl oluyor da vaftiz 
kurtarıyor? Vaftizden bahsederken iki boyut vardır—bir yanda 
kurtarmayan, fiziksel suyla yapılan dış vaftiz, diğer yanda kur-
taran, Kutsal Ruh’un iç vaftizi. Kutsal Ruh’un vaftizi, kişinin 
iman etmesiyle eş anlamlıdır ve suyla vaftiz bunu simgeler. Bu 
nedenle, “vaftiz kurtarır” ifadesi yalnızca sembolik işaret ile ma-
nevi gerçekliğin birliğine dayanır; su, Tanrı’nın lütfunu otomatik 
olarak vermez, iman aracılığıyla gerçekleşen ruhani bir bağlan-
tıyı simgeler. Westminster İnanç Açıklaması da her sakramentte 
(örneğin vaftizde), görünür işaret (su) ile görünmeyen gerçeklik 
(Mesih’in lütfu) arasında ruhani bir bağ olduğunu vurgular. 1. 
Petrus 3:21’de “Tanrı’ya yönelen temiz vicdanın dileği olan vaf-
tiz, İsa Mesih’in dirilişiyle şimdi sizi de kurtarıyor” ifadesi, fizik-
sel suyun yıkamasından değil, imanla alınan Mesih’in kurtarıcı 
lütfunun manevi gerçekliğine işaret eder. Bu yaklaşım, Katolik 
öğretilerinde görülen “su vaftizi kendi başına kurtarıcıdır” veya 
“ayinin nesnel etkinliği vardır” iddiasını açıkça reddeder; kur-
tuluş tamamen iman ve Tanrı’nın lütfu ile bağlantılıdır, ayinler 
yalnızca bu iman sürecinde birer semboldür. 

Eğer biri suyla vaftiz olmuş ama hiç iman etmemişse, o vaf-
tiz onu kurtarmayacaktır çünkü sadece işareti almış, simgelenen 
şeyi almamıştır. İmanı olan ama bir sebepten ötürü suyla vaftiz 
olamamış biri kurtulabilir mi? Eğer vaftiz olamayacak durum-
daysa, evet kurtulur. Ancak eğer vaftiz olmayı reddediyorsa, 



48 

işareti reddettiği için simgelenen şeyi de reddettiği varsayılabilir 
çünkü ikisi manevi olarak çok bağlıdır. Basitçe söylemek gere-
kirse, vaftiz sizi Hristiyan yapar. Dış vaftiz sizi dıştan Hristiyan 
yapar, iç vaftiz ise sizi içten Hristiyan yapar. Ancak bu ikisini ayı-
ramazsınız. Aynısı bir başka sakrament olan komünyon için de 
geçerlidir. İşaret, fiziksel olarak ekmek ve şarabı almaktır. Simge-
lenen şey ise, manevi olarak Mesih’in gerçek bedenini ve kanını 
almaktır. Bu yüzden Reform görüşü manevi varlığa veya ruhsal 
bir bulunma hâline işaret eder. Mesih’in bedeni ve kanı sadece 
manevi olarak mevcut olsa da, bu onları daha az gerçek yapmaz. 
Westminster İnanç Açıklaması’na göre, ekmek ve şarap, mane-
vi olarak onlarla birleştikleri için Mesih’in bedeni ve kanı olarak 
adlandırılabilir, ancak fiziksel olarak hala ekmek ve şarap olarak 
kalırlar, öz değiştirmezler. Buna rağmen, ekmeği ve şarabı aldı-
ğımızda, eğer Mesih’e imanımız varsa, manevi olarak Mesih’in 
gerçek bedenini ve kanını da alıyoruz. Eğer imanı olmayan biri 
komünyon alırsa, sadece ekmek ve şarabı alır, Mesih’in bedenini 
ve kanını almaz; sadece işareti alır, simgelenen şeyi almaz.

Öte yandan, Baptist görüşü işaret ile simgelenen şeyi fazla 
ayırır, çünkü onlar komünyonu sadece bir sembol olarak görür. 
Lutheran görüşü ise işaret ile simgelenen şeyi fazla karıştırır, 
çünkü onlar ekmeğin, inanmayan biri bile alsa, nesnel olarak 
Mesih’in bedeni olduğunu düşünür. Reform görüşü ise işaret ile 
simgelenen şeyi uygun bir şekilde ayırır ama onları birbirinden 
koparmaz. Kristoloji konusuna benzeterek, Baptist görüşü Nes-
toryan kristolojiye benzetilebilir çünkü doğaları ayırır. Lutheran 
görüşü ise Monofizit kristolojiye benzetilebilir çünkü doğaları 
karıştırır veya birleştirir. Sadece Reform görüşü, doğaları ayır-
madan birbirinden farklı gösteren Kalkedon kristolojisine ben-
zetilebilir. Eğer biri “su vaftizi kurtarmaz, sadece Ruh vaftizi 
kurtarır” derse, buna sakramental Nestoryanizm diyoruz. Tek-
nik olarak doğru olsa da, vaftizi iki ayrı özneye, su vaftizi ve Ruh 
vaftizine ayırmak yanlıştır. Vaftiz hem sudan hem de Ruhtan 
oluşan tek bir kavramdır. 



49 

“Yalnız imanla kurtuluyorsak, neden sakramentlere ihtiya-
cımız var?” sorusu anlaşılır bir sorudur; Reform geleneğine göre 
kurtuluş, yeniden doğuşla, yani imanla veya Kutsal Ruh’un iç 
vaftiziyle gerçekleşir ve iman, Mesih’e bağlanmayı ifade eder. 
Bu bağlanma sayesinde Mesih bizde yaşar ve manevi olarak 
Mesih’le beslendiğimizde sonsuz hayatı deneyimleriz; ancak 
bu gerçeklik görünmezdir ve Tanrı, kurtuluşumuzu anlayabil-
memiz için görünür işaretler olarak sakramentleri açıklamıştır. 
Sakramentlerin amacı, Tanrı’yı kurtuluşun kaynağı olarak ve 
imanımızı kurtuluşu alan araç olarak tanıtmaktır; bu bağlamda, 
vaftiz ve komünyon, imanla birleştiğinde kurtuluşun araçlarıdır 
ve bu, “Tanrı kurtarır”, “sadece iman kurtarır” ve “vaftiz kurta-
rır” ifadeleri arasında herhangi bir çelişki oluşturmaz. Reform 
sakrament anlayışını açıklamak için en iyi ayet, Kutsal Ruh, vaf-
tiz ve komünyonun bir olduğunu söyleyen 1. Yuhanna 5:8’dir. 
Eğer Kutsal Ruh’unuz yoksa, yani yeniden doğmamışsanız, etki-
li bir vaftiziniz veya etkili bir komünyonunuz olamaz.

Vaftizin amacı, Tanrı’nın vaadinin bir işareti olmaktır. Tan-
rı bu vaadi bireylere değil, topluluğuna, halkına verir. Bu yüz-
den bebekleri vaftiz ederiz. Kutsal Yazılar’da vaftizin toplu bir 
gerçeklik olduğunu görürüz; bu yüzden tüm haneler bir seferde 
vaftiz edilmiştir ve Petrus, “vaftiz olun, çünkü bu vaat size ve ço-
cuklarınızadır” demiştir. Vaftiz, Eski Ahit’teki sünnetin yerini 
almıştır. Sünnet, birini Tanrı’nın krallığının vatandaşı yapardı. 
Yeni Ahit kilisesinin, Eski Ahit İsrail’iyle aynı kişiler toplulu-
ğu olduğunu biliyoruz, bu yüzden vaftiz Tanrı’nın krallığında 
vatandaşlıktır. Bir ülkede doğduğunuzda, o ülkenin vatandaşı 
olursunuz. Aynı şekilde, kilisede doğan bir bebek de vaftiz edil-
melidir.

“Bebekken vaftiz oldum ama o zaman bunu gerçekten kas-
tetmemiştim, yeniden mi vaftiz olmam gerekiyor?” Hayır, gerek-
mez. Baptistler vaftizin hiçbir şey yapmadığını düşündüğü için 
bunun kişisel bir seçim olması gerektiğini söylerler ve bu yüz-
den bebekleri vaftiz etmezler. Eğer bebekken vaftiz olduysanız, 



50 

sizi yeniden vaftiz ederler. Lutheranlar, vaftizin onu alan herkesi 
kurtardığını düşünür, bu yüzde elbette her bebeği vaftiz ederler. 
Reform görüşüne göre ise, vaftiz sadece vaftizde verilen vaatle-
re güvenenleri kurtarır. Bu, vaadin çocuklarını vaftiz etmemiz 
gerektiği anlamına gelir. Westminster İnanç Açıklaması, vaftizin 
etkinliğinin uygulandığı ana bağlı olmadığını söyler. Yani bir be-
bek suyla vaftiz edilebilir ve imanı daha sonra gelişebilir; buna 
rağmen vaftiz sakramental olarak geçerlidir, çünkü Tanrı zama-
nın ötesindedir. Bu nedenle vaftiz, iman zamanla ortaya çıksa 
bile etkili kabul edilir. Veya kişi suyla vaftiz olmadan önce imana 
gelebilir; ancak vaftiz gerçekleştiğinde, vaftizin vaadi tüm yaşamı 
kapsadığı için kurtuluş sağlandığını söylemek mümkündür.

Bu yüzden Reform Baptistler aslında reforme değildir. Bap-
tistler vaftizi bir insan işi hâline getirir, çünkü onlar bunun sizin 
Tanrı’ya olan imanınızın bir beyanı olduğunu söyler. Oysa aslın-
da vaftiz bir Tanrı işidir, çünkü bu Tanrı’nın size olan sadakatini 
bildirmesidir. Yeniden vaftiz, temelde “Tanrı’nın bir vaadi yeterli 
değildi, bir tane daha lazım” demektir. Tam da bu hususta, John 
Calvin, Şeytan’ın bebek vaftizini reddettirmek istediğini söyle-
miştir. Modern Baptistler, seçilmişlik inancına sahip oldukları 
için kendilerine reforme diyebilirler, ancak tarihsel olarak Kal-
vinizm tanımının bu öğretişle hiçbir ilgisi yoktu. Bu terim, Lut-
heranlar tarafından Calvin’in komünyon görüşünü tanımlamak 
için kullanılırdı. Lutheranlar, Kalvinist anlayışı benimsemezler 
çünkü Kalvinistler gibi ekmek ve şarapta Mesih’in bedeninin ve 
kanının sadece ruhsal veya sembolik olarak bulunduğunu dü-
şünmezler. Biz, Mesih’in bedeninin gökte, Baba Tanrı’nın sa-
ğında olduğuna, bu nedenle Efkaristiya’daki ekmek ve şarabın 
özünün değişmediğine inanırız. Ancak, Kutsal Ruh’un gücü ve 
işi aracılığıyla, imanlılar gerçekten de gökteki Mesih’in kendi-
siyle ruhsal bir şekilde birleşir ve beslenirler. Bu lütuf, yalnızca 
iman edenler, yani Kutsal Ruh tarafından mühürlenmiş olanlar 
için geçerlidir; onlar ekmekten fiziken yerken, gerçekte Mesih’in 
bedeninden ruhsal olarak beslenirler.



51 

Kalvinist görüş, John Knox’un İskoç İnanç Açıklaması’nda 
özetlenmiştir. Buna göre, Rab’bin Sofrası ruhlarımız için bir 
besindir ve Kutsal Ruh, ekmek-şarap ile beden-kan arasındaki 
fiziksel mesafeyi aşar. İskoç İnanç Açıklaması ayrıca, Mesih’in 
bedenini ve kanını yemenin amacının, O’nunla birleşmemiz, 
böylece Mesih’in bizde yaşaması ve bizim O’nda yaşamamız ve 
bunun bize sonsuz hayat vermesi olduğunu söyler. Evet, John 
Knox’a göre, presbiteryenliğin kurucusuna göre, komünyonun 
amacı theosis yani Tanrı’nın hayatına ve ölümsüzlüğüne ortak 
olmaktır. Buna Reform çevrelerinde genellikle Mesih’le Birlik 
denir. Aziz Athanasius, “Çünkü O, bizlerin tanrılaşabilmesi için 
insan oldu” demiştir. Burada Tanrı olmak, kelimenin tam anla-
mıyla Tanrı’nın özüne sahip olmak anlamına gelmez; daha çok 
Tanrı’nın sonsuz yaşamına ortak olmak demektir.

Katolik Sakrament Öğretisi

Katolik sakramental sistemine geri dönecek olursak, bu bağ-
lamdaki tüm teolojik hatalar, nihayetinde Mesih’in kimliği ve 
yaptığı işle doğrudan bağlantılıdır. Roma Katolik sakrament 
öğretisiyle karşılaştığımızda, yalnızca sakramentlerin kendi-
siyle değil; genişletilmiş, detaylandırılmış ve abartılmış bir İsa 
Mesih anlayışıyla yüzleşiriz. Bu nedenle, burada sadece belirli 
sakrament uygulamalarını değil, Kutsal Yazılar’ın perspektifin-
den baktığımızda temelde yanlış olan bir dizi öğretiyle mücadele 
ettiğimizi söyleyebiliriz.

Reformasyon’a bir tepki olarak, Trent Konsili, sadece sakra-
ment öğretisini şekillendirmekle kalmayıp, Roma Katolik anla-
yışını kesin çizgilerle tanımlayarak, onu daraltan ve katılaştıran 
bir dönüm noktası olmuştur. Bu konsilde kilise, sakrament sa-
yısının kesin olarak yedi olduğuna dair dogmatik bir taahhüt-
te bulunmuş ve bu görüşe katılmayanları lanetleme (anathema) 
yoluna gitmiştir. Burada asıl üzerinde durulması gereken, Kato-
lik Kilisesi’nin bu iddiayı dayandırdığı otorite yapısıdır. Kilise, 



52 

sakramentlerin bağlayıcılığını ve sayısını doğrudan Rab İsa Me-
sih’in otoritesine dayandırır ve onların Rab İsa tarafından tesis 
edildiğini iddia eder. Ancak Kutsal Yazılar bu iddiayı ne ölçüde 
destekliyor? Rab’bin hem Son Akşam Yemeği’ni hem de Vaftiz’i 
bizzat kendisinin başlattığından hiç şüphemiz yoktur. Fakat di-
ğerlerine baktığımızda tablo farklılaşır. Örneğin evlilik, yara-
tılıştan beri var olan bir kurumdur; İsa onu onaylamış olabilir, 
ancak onu yeniden tesis etmemiştir. Kabul veya onaylama ayini, 
İsa’nın bir Yahudi olarak katıldığı bir geleneğe dayanır; doğru-
dan İsa’nın buyruğuyla başlatılmış bir sakrament değildir. Yağla 
meshetme uygulaması, Yakup’un mektubunda geçse de İsa’nın 
doğrudan bir buyruğu olarak kaydedilmemiştir. Bunun yanı 
sıra, günah çıkarma, günah itirafı ve tövbe kavramları İsa tara-
fından öğretilmiş olsa da, bu uygulamanın belirli bir sakramen-
tal forma sokulduğuna dair açık bir buyruk bulunmamaktadır.

Dolayısıyla, Katolik Kilisesi’nin “hepsi Rab İsa Mesih ta-
rafından tesis edilmiştir” iddiası, Kutsal Yazıların tanıklığının 
izin verdiğinden daha geniş bir iddiadır. Burada kendimize sor-
mamız gereken soru şudur: Roma Katolik sakramentolojisinin 
dayanağı, Kutsal Yazıların İsa Mesih’i midir, yoksa adı aynı olsa 
da, kilisenin kendi otoritesini meşrulaştırmak için kullandığı 
kilisesel bir Mesih anlayışı mıdır? Kilise, kendi otoritesini Me-
sih’in otoritesinin ardına saklamakta, ancak bu otoriteyi Kutsal 
Yazıların çizdiği sınırlar içinde kullanmamaktadır. Bu, Katolik 
sakramentolojisini temelsiz kılan ilk temel hatadır.

İkinci hata, sakramentlerin, özellikle de Efkaristiya’nın yani 
Rab’bin Sofrası ayininin, Mesih’in kurtarıcı işinin zamanı ile 
olan ilişkisiyle ilgilidir. Kutsal Yazılar bize, kurtuluş işinin doruk 
noktasının, çarmıhta gerçekleşen, bir defaya mahsus ve tarihsel 
bir olay olduğunu öğretir. Bu bir defalık kurban, imanla benim-
senir. Ancak Katolik sakramentolojisi, zaman anlayışında fark-
lıdır. Efkaristiya, çarmıhtaki kurbanın yeniden temsil edilmesi 
ve canlandırılması olarak görülür. Çarmıhın kurtarıcı değerinin 
etkin olabilmesi için, her Efkaristiya ayininde bu kurbanın ye-



53 

niden sunulması gerektiği düşünülür. Burada asıl vurgu, tarihte 
bir defa yaşanmış bir olaydan ziyade, onun sakramentler aracı-
lığıyla sürekli hatırlatılıp temsil edilmesine kaymaktadır. Lütuf, 
artık sadece imanla sahiplenilen bir armağan olmaktan çıkar; 
kilise tarafından yönetilen ve iletilen bir mekanizma hâline ge-
lir. Bu, kiliseye, lütfu yönetme ve dağıtma konusunda merkezi 
bir rol vererek, çarmıhın bir defalık yeterliliği ve iman yoluyla 
sahiplenilmesi vurgusunu zayıflatır. Bunun yanı sıra, ekmek ve 
şarap ayini söz konusu olduğunda, kilise tarihine ve erken kilise 
yazarları ile Kilise Babaları’nın çalışmalarına baktığımızda, tü-
münün bu ayini literal anlamda veya transsubstansiyasyon (ek-
mek ve şarabın gerçekten Mesih’in bedeni ve kanına dönüşmesi) 
fikriyle yorumlama konusunda oy birliğiyle aynı görüşte olma-
dığını görürüz. Çoğunluğu ayini sembolik olarak değerlendir-
miş ve onu metaforik bir dil ile sembolik anlam çerçevesinde ele 
almıştır; literal ya da hem literal hem sembolik şekilde yorum-
lamamıştır. Aslında, transsubstansiyasyon öğretisi ve doktrini, 
İsa’nın zamanından yaklaşık 12 yüzyıl sonra ortaya çıkmıştır. 
Eğer bu, Hristiyanlığın temel ve önemli bir doktrini olsaydı, ki-
lise bunu tanımlamak ve ilan etmek için neden bu kadar uzun 
bir süre beklemiştir? Kilise, Mesih’in tanrılığını tanımlamak-
ta bu kadar beklememiştir. Peki neden İsa’nın Ekmek ve Şarap 
Ayini’nde bedeni, eti, kanı, ruhu ve ilahiyetiyle literal varlığını 
tanımlamakta bu kadar beklemiştir? 

Ekmek ve Şarap Ayini’ni sembolik olarak gören bir diğer 
erken kilise yazarı olan Alexandria’lı Klement’i ele alalım. 
Stromata, birinci kitap, birinci bölümde şöyle yazar: “Ek-
mek ve Şarap Ayini’ne mistik ve ruhsal bir anlamla katılırız 
ve böylece ruhsal beslenme elde ederiz.” Klement, Ekmek ve 
Şarap Ayini’ni fiziksel bir dönüşüm olarak değil, ruhsal bir 
olgu olarak görmüştür. Katolik inanç savunması, Efkaristiya 
doktrinini desteklemek için sıklıkla Yuhanna 6’yı, özellikle de 
50-59. ayetleri referans gösterir. Burada İsa, “Benim bedenimi 
yiyip kanımı içmedikçe sizde yaşam olmaz” der. Yüzeysel bir 



54 

okuma, bunu literal bir emir olarak yorumlamaya meyillidir. 
Ancak, metni bütüncül bir şekilde incelediğimizde farklı bir 
tablo ortaya çıkar. Yuhanna 6’nın genel bağlamı, “iman” teması 
üzerine odaklanır. İsa, ayet 29’da, “Tanrı’nın işi O’nun gönder-
diği kişiye iman etmenizdir” diye yanıt verdi. Ayet 35’te, “Ya-
şam ekmeği Ben’im. Bana gelen asla acıkmaz, bana iman eden 
hiçbir zaman susamaz” dedi. Ayet 40’ta ise, “Çünkü Babam’ın 
isteği, Oğul’u gören ve O’na iman eden herkesin sonsuz yaşa-
ma kavuşmasıdır” diye ekler. Bu pasajda “yemek” ve “içmek” 
fiilleri, “İsa Mesih’e iman etmek” ve “O’nun kurbanlığını ka-
bul etmek” ile eşanlamlı olarak kullanılan güçlü mecazlardır. 
İsa’nın kendisi, ayet 63’te bu durumu netleştirir: “Yaşam veren 
Ruh’tur. Beden bir yarar sağlamaz. Sizlere söylediğim sözler 
ruhtur, yaşamdır.” Ayrıca, Eski Ahit’te “Tanrı’nın sözünü ye-
mek” ifadesi, onu içselleştirmek ve ona itaat etmek anlamında 
kullanılan yaygın bir deyimdir (Yeremya 15:16, Hezekiel 3:1-3). 
İsa, kendisine iman etmenin, O’nu “yemek” ve “içmek” kadar 
hayati ve kişisel bir eylem olduğunu vurgulamak için bu tanı-
dık imgeyi kullanmaktadır.

Son Akşam Yemeği anlatılarına (Matta 26:26-29, Luka 22:19-
20) baktığımızda, İsa’nın, “Bunu, beni anmak için yapın” buyru-
ğunu verdiğini görürüz. “Anmak” (Yunanca: anamnesis) terimi, 
geçmişteki bir olayı hatırlamaktan ziyade, onu şimdiki zamanda 
ruhsal bir gerçeklik olarak yeniden temsil etmek anlamına gelir. 
Bu, Yahudi Fısıh geleneğinin devamıdır; Fısıh yemeği, Mısır’dan 
çıkışın yalnızca bir hatırası değil, aynı zamanda onun ruhsal ni-
metlerinin bir kutlamasıdır. İsa, bu geleneği alıp kendisinin yak-
laşan kurbanlığının üzerine yeniden şekillendirmiştir. Ekmek 
ve şarap, O’nun bedeninin ve kanının sembolleridir; onlar aracı-
lığıyla imanlılar, O’nun ölümünü beyan eder (1 Korintliler 11:26) 
ve O’nunla olan ruhsal birliği tecrübe ederler. Ekmek ve şarabı 
oluşturan elementlerin özünün fiziksel olarak değiştiği yönün-
deki bir öğreti, bu bağlamda bulunmamaktadır. Katolik Kilisesi, 
efkaristiyanın erken kilisede evrensel bir inanç olduğunu iddia 



55 

eder; oysa Kilise Babalarının metinleri dikkatle incelendiğinde, 
bu iddianın temelsiz ve abartılı olduğu ortaya çıkar.

İgnatius (MS ~110), Smyrnalılara Mektup’ta, efkaristiyanın 
“Kurtarıcımız İsa Mesih’in bedeni” olduğundan bahseder. An-
cak İgnatius bu mektubu, İsa’nın gerçekten beden alışını redde-
den Doketist sapkınlığını çürütmek için yazmıştır. İgnatius’un 
amacı, İsa’nın tarihsel bedeninin gerçekliğini vurgulamaktır; 
bir ekmeğin fiziksel dönüşümünü tanımlamak değil. Nitekim 
Romalılara Mektup’ta İsa’nın kanından “bozulmaz sevgi ve son-
suz yaşam” olarak bahsederek mecazi bir dil kullanmıştır. Jus-
tin Martyr (MS ~150), Birinci Savunma adlı eserinde, efkaris-
tiyadan sonra elementlerin “sıradan ekmek ve sıradan içecek” 
olmadığını, Mesih’in bedeni ve kanı olduğunu belirtir. Ancak 
aynı Justin, bu dönüşümü “Tanrı’nın Sözü aracılığıyla” duala-
rın okunmasına bağlar ve İsa’nın eti ve kanının yalnızca “ruhsal 
olarak beslenen” imanlılara sunulduğunu belirtir. Yani, asıl olan 
fiziksel bir değişim değil, bu kutsamanın sonucunda imanlıla-
rın ruhen beslenmesidir. Origen ise (MS ~185-254), Matta İncili 
Yorumu’nda (11:14) şöyle der: “Yararlı olan, ekmeğin maddesi 
değil, onun üzerine söylenen ve onu layıkıyla yiyene yarar sağla-
yan Tanrı sözüdür... Zira bu sözler, İsa’nın bedeninin fiziksel de-
ğil, sembolik ve tipik (örnek teşkil eden) anlamına işaret etmek 
içindir.” Origen burada açıkça efkaristiyanın sembolik doğasına 
işaret eder.

Bu alıntılar, erken kilisede efkaristiyanın anlamına dair tek 
tip, transubstantiasyoncu bir anlayış olmadığını göstermektedir. 
Birçok Kilise Babası, elementlerde hem sembolik hem de ruhsal 
bir gerçekliği kabul ederken, Aristotelyen felsefeye dayanan ve 
maddi özün tamamen değiştiği fikri, çok daha sonraları, özel-
likle de 1215 Dördüncü Lateran Konsili ve 1551 Trent Konsili’n-
de dogmatikleştirilmiştir. Kutsal Yazıların bütüncül bir incele-
mesi, Efkaristiya ile ilgili pasajların en güçlü ve tutarlı yorumu-
nun, onun sembolik ve anma amaçlı olduğu yönündedir. İsa’nın 
Yuhanna 6’daki sözleri, O’na iman etmenin mutlak gerekliliğini 



56 

vurgulayan mecazi bir dil kullanır. Son Akşam Yemeği, İsa’nın 
yaklaşan kurbanını temsil eden ve imanlıların O’nunla ruhsal 
birliğini kutladığı bir anma töreni olarak kurulmuştur. Erken 
Kilise Babalarının yazıları, bu anlayışı destekler ve transubstan-
tiasyon gibi sonradan ortaya çıkan dogmaları doğrulamaz. Bu 
nedenle, Katoliklerin efkaristiya öğretisi, Kutsal Yazı ve erken 
kilise geleneğinin açık ifadeleriyle uyumlu görünmemektedir. 
İmanlının odak noktası, fiziksel elementlerden ziyade, İsa Me-
sih’in tamamlanmış kurbanlığına ve dirilişine olan iman aracı-
lığıyla onunla kurulan canlı, ruhsal ilişki olmalıdır.

Aslında Yuhanna 6’yı anlamak için önce Matta 12’ye bak-
mak gerekir. Bu bölüm, İsrail’in İsa’yı ulusal düzeyde Mesih 
olarak reddetmesini kaydeder; bu reddediş, Kutsal Ruh’a küfür 
etme suçlamasıyla da yakından bağlantılıdır. Bu olay bir dö-
nüm noktasıdır. O günden sonra İsa, kalabalıklarla konuşurken 
benzetmeler kullanmaya başlar. Matta 13 bunu açıkça gösterir: 
Aynı gün İsa halka benzetmelerle öğretmeye başlar ve öğrenci-
leri bile bu değişikliği fark ederek, “Neden onlarla benzetmelerle 
konuşuyorsun?” diye sorarlar. İsa’nın yanıtı manidardır: “Gök-
lerin Egemenliği’nin sırları size verildi, ama onlara verilmedi.” 
O andan itibaren İsa, kalabalıklara açık ve net öğretilerle değil, 
benzetmelerle hitap eder. Matta 13’te ortaya çıkan bu model, Yu-
hanna 6’yı doğru okumak için kilit öneme sahiptir.

Yuhanna 6’ya baktığımızda, İsa’nın beş bin kişiyi doyurma-
sı, su üstünde yürümesi ve ardından kalabalıklar tarafından ta-
kip edilmesinin hemen ardından bu konuşmayı yaptığını görü-
rüz. Kalabalıklar hala tamamen dünyasal şeyler düşünmektedir; 
O’nu midelerini doyuran ekmek yüzünden ararlar. İsa onları bu 
düşünceden ötürü azarlar: “Geçici olan yiyecek için değil, son-
suz yaşam için kalıcı olan yiyecek için çalışın.” İşte burada, doğal 
yiyecek ile ruhsal yiyecek arasındaki tezatlık ortaya konmuştur.

Ancak Yahudiler, çölde atalarına verilen manayı örnek gös-
tererek İsa’dan bir mucize yapmasını isterler. Bu durum, bizi 
Mısır’dan Çıkış 16 ve Yasa’nın Tekrarı 8’e götürür. Bu ayetler-



57 

de mana, bir test, Rab’bin görkemine dair bir işaret ve insanın 
yalnız ekmekle değil, Tanrı’nın ağzından çıkan her sözle yaşa-
dığının bir hatırlatıcısı olarak verilmiştir. İsa ise şimdi, gerçek 
gökten inen ekmeğin Kendisi olduğunu ilan eder. “Ben yaşam 
ekmeğiyim” dediğinde, tıpkı “Ben kapıyım” veya “Ben asma-
yım” dediğinde olduğu gibi, kelimenin fiziksel anlamıyla bir 
ekmekten bahsetmemektedir. Vurgu imanadır: “Tanrı’nın işi, 
O’nun gönderdiği kişiye iman etmenizdir” (Yuhanna 6:29). Ka-
labalıklar, tıpkı çölde İsrail’in yaptığı gibi, söylenmeye başlarlar. 
Ancak dikkat edin, asıl canlarını sıkan şey İsa’nın kendisine “ek-
mek” demesi değildir—bu benzetmeyi anlarlar—; asıl tökezle-
dikleri nokta, O’nun “gökten indiğini” iddia etmesidir. Sorun, 
O’nun ilahi kökeniyle ilgilidir, sözde bedeninin fiziksel olarak 
yiyeceğe dönüşmesiyle değil.

Ana fikir şudur: Sonsuz yaşam, iman edenlerindir. Yuhanna 
40. ve 47. ayetler bunu açıkça ifade eder: “Çünkü Babam’ın iste-
ği, Oğul’u gören ve O’na iman eden herkesin sonsuz yaşama ka-
vuşmasıdır. Ben de böylelerini son günde dirilteceğim.” ve “Size 
doğrusunu söyleyeyim, iman edenin sonsuz yaşamı vardır.” Ko-
şul imandır. Ne var ki İsa, etini yemekten ve kanını içmekten söz 
etmeye başladığında, kalabalıklar—tıpkı manayı anlayamadık-
ları gibi—bu sözleri de maddi anlamda yorumlarlar. Kullanılan 
imgelerin ardındaki ruhsal öğretiyi kavrayamazlar. Eğer İsa’nın 
sözlerini burada fiziksel anlamda algılasaydım, kurtuluşun bir 
ayin veya fiziksel bir eylemden (yemekten) geçtiği, imandan geç-
mediği sonucuna varmam gerekirdi. Bu, Yuhanna Müjdesi’nin 
sürekli olarak sonsuz yaşamı Mesih’e imanla ilişkilendiren bü-
tünlüklü mesajıyla çelişirdi. Dahası, böyle bir literal anlayış, 
İsa’yı kan içmeyi yasaklayan Musa’nın Yasası’nı (bu yasak Elçile-
rin İşleri 15’te de teyit edilir) çiğnemeye teşvik etmekle suçlu du-
ruma düşürürdü. Sadık bir Yahudi olan İsa, dinleyicilerini asla 
Tanrı’nın Yasası’nı çiğnemeye yönlendirmezdi.

Bu noktada belirtmek gerekir ki kullanılan imgeler, daha de-
rin bir gerçeği ortaya koyar: Nasıl fiziksel yiyecek bedensel yaşa-



58 

mı sürdürüyorsa, Mesih de ruhsal yaşamı devam ettirmek için 
içtenlikle kabul edilmelidir. Dolayısıyla, “yemek” ve “içmek” 
gibi ifadeler, O’nun kurtarıcı işine iman etmek, O’na güvenmek 
ve bu kurtuluşu içselleştirmek anlamına gelir. Çarmıhta bir kez 
ve herkes için sunulan bedeni, dünyanın yaşamını simgeler; 
“Onun etini yiyip kanını içmek” ise O’nun kurbanının sağladığı 
yararları imanla kabul etmektir. Bu yüzden 54. ayetteki—”Be-
nim etimi yiyenin ve kanımı içenin sonsuz yaşamı vardır ve ben 
onu son günde dirilteceğim”—ifadesiyle 40. ayeti çelişkili gör-
müyorum; aksine birbirine paralel iki ifade olarak değerlendi-
rilebilir: Biri dili doğrudan kullanır (iman et), diğeri sembolik 
bir anlatım içerir (ye ve iç). Her ikisi de aynı gerçeğe işaret eder: 
Sonsuz yaşam, Mesih’e imanla elde edilir. İsa, Yuhanna 6:58’de 
ekmek benzetmesine dönerek konuşmasını şöyle sonlandırır: 
İşte gökten inmiş olan ekmek budur. Atalarınızın yedikleri man 
gibi değildir. Atalarınız öldüler. Oysa bu ekmeği yiyen sonsuza 
dek yaşar.” Ana tema değişmemiştir; O, yaşam ekmeğinin kay-
nağıdır ve O’na iman eden, O’nun yaşamına ortak olur.

Yuhanna 6’yı, kurtuluş tarihinin seyri içinde—İsrail’in red-
dinden sonra, İsa’nın benzetmelerle öğretme yöntemi ve Eski 
Antlaşma’daki mananın anlamı bağlamında—okuduğumda, 
Katolik yorumundaki literal Efkarist dönüşümü (transübstansi-
yon) kabul edemiyorum. Konuşma baştan sona iman çağrısıy-
la tutarlıdır; “yemek” ve “içmek”, Mesih’e iman etme ve O’nda 
sonsuz yaşam bulma gerçeğine işaret eden mecazlardır. Yuhan-
na 6’yı okurken, İsa’nın “Ya İnsanoğlu ‘nun önceden bulunduğu 
yere yükseldiğini görürseniz” diyerek aslında ilahi kökenine ve 
Tanrılığına dikkat çektiğini görüyorum. İnsanlara açlıklarının 
sonsuza dek sona erip ermeyeceğini test etmek için kelimenin 
tam anlamıyla etinden bir lokma almalarını söylemez; onların 
yüreklerini bildiği için konuyu en temel meseleye, yani iman 
meselesine getirir.

Yuhanna 6:63’te İsa durumu netleştirir: “Yaşam veren Ruh-
tur. Beden bir yarar sağlamaz. Sizlere söylediğim sözler ruhtur, 



59 

yaşamdır.” Bu, O’nun ruhsal bir hakikati aktardığını gösterir; 
ruhsal gerçeği anlatmak için doğal imgeler kullanmaktadır. Asıl 
mesele yemek veya içmek değil, O’na iman etmektir. Yuhanna 6, 
inançsızlığın asıl tökezleme taşı olduğunu defalarca ortaya ko-
yar; konu, sözleri kelimenin fiziksel anlamıyla almak değil, ruh-
sal anlamını kavramaktır. İsa baştan itibaren kimin iman edece-
ğini ve kimin O’na ihanet edeceğini biliyordu. Nitekim, 65. ayet 
bunu pekiştirir: “Sizlere, ‘Baba’nın bana yöneltmediği hiç kimse 
bana gelemez’ dememin nedeni budur.” Baba, Kutsal Yazılar ara-
cılığıyla insanları Oğul’a çeker; Yahudiler’in O’nu tanıyamama-
larının nedeni ise Kutsal Yazılar’ı gerçekten bilmemeleridir.

Yuhanna 6:66 sıklıkla, birçok öğrencinin bu öğretiden son-
ra ayrılmasını gerekçe göstererek Katolikler tarafından İsa’nın 
literal et ve kanını kastettiğinin kanıtı olarak öne sürülür. An-
cak metin, onların ayrılma nedeninin literal bir yorum olduğu-
nu söylemez. Eğer öyle olsaydı, Yahudi olan bu kişiler Musa’nın 
Yasası’na aykırı davrandığı için O’nu kolayca reddedebilirlerdi. 
Asıl, daha derindeki tökezleme taşı, O’nun ilahi kökeni ve tan-
rısal kimliği iddiasıydı; yani gökten inen yaşam ekmeğinin ken-
disi olduğu iddiası. Petrus’un 68-69. ayetlerdeki yanıtına dikkat 
edin: İsa Onikiler’e “Siz de mi ayrılmak istiyorsunuz?” diye sor-
duğunda, Petrus “Sonsuz yaşamın etine ve kanına sahipsin” de-
mez; şöyle der: “Rab, biz kime gidelim? Sonsuz yaşamın sözleri 
sendedir. İman ediyor ve biliyoruz ki, sen Tanrı’nın Kutsalı’sın.” 
Odak noktası, İsa’nın sözleri, iman ve kimliğidir; gerçekten fi-
ziksel olarak et yemek değildir.

Kutsal Kitap boyunca Tanrı’nın sözü, “yemek” metaforuyla 
ifade edilir; bu, sözünü içselleştirmenin ve benimsemenin bir im-
gesidir. Yeremya, Hezekiel ve Vahiy’deki Yuhanna, Tanrı’nın sö-
zünü içselleştirip yaşamlarının bir parçası hâline getirmeleri için 
sözleri mecazi olarak “yemeleri” ile emredilirler. İsa da Yuhanna 
6’da aynı imgesel dili kullanır. İbrahim örneği bunu doğrular; 
İbrahim, doğru bir iş yaptığı veya bir ayin gerçekleştirdiği için 
değil, iman ettiği için aklanmıştır. Kurtuluş her zaman—hem 



60 

Eski hem de Yeni Antlaşma’da—imana dayalı lütuf aracılığıyla 
gerçekleşmiştir. Bu tema, Yuhanna Müjdesi’nin temelini oluştu-
rur. Yuhanna 6:40 der ki: “Çünkü Babam’ın isteği, Oğul’u gören 
ve O’na iman eden herkesin sonsuz yaşama kavuşmasıdır. Ben 
de böylelerini son günde dirilteceğim.” Yuhanna 1:12–13, 3:16 ve 
3:18 de imanı vurgular; ayrıca Yuhanna 8:24’te İsa şöyle der: “Be-
nim O olduğuma iman etmezseniz, günahlarınızın içinde öle-
ceksiniz.” Mesele, İsa’nın “BENİM” (O) olduğuna, yani Tanrı’nın 
Kendisi olduğuna iman etmektir; fiziksel etini yemek değildir.

Yuhanna 11’de Marta, İsa’yla konuşurken, O’nun fiziksel 
olarak bedenini yemenin yaşam verdiğini değil, O’nun “Mesih, 
Tanrı’nın Oğlu” olduğuna olan imanını dile getirir. Yuhanna 
20:31’de Yuhanna, kitabı yazma amacını açıkça belirtir: “İsa’nın, 
Mesih, Tanrı’nın Oğlu olduğuna iman edesiniz ve iman ederek 
O’nun adıyla yaşama kavuşasınız diye yazılmıştır.” Buradaki 
vurgu yine iman üzerinedir. Pavlus da aynı gerçeği tekrarlar; 
Galatyalılar 2:16’da hiç kimsenin Yasa’nın gereklerini yapmakla 
değil, ancak İsa Mesih’e iman etmekle aklanacağını söyler. Ro-
malılar 4’te ise İbrahim’in sünnet öncesi imanına dikkat çeker. 
Kurtuluş her zaman iman yoluyla ve lütuf aracılığıyla gelir; bir 
şey yemekle, bir ayinle veya insani çabalarla değil.

Tüm bu verileri bir araya getirdiğimde, Yuhanna 6’nın tran-
sübstansiyonu veya Katolik Kilisesi’nin Rabbin Sofrası öğretisini 
desteklediği sonucuna varamıyorum. İsa sembolik olarak ko-
nuşmakta ve O’nun sözünün, yaşamının ve kurbanının imanla 
kabul edilmesi gerektiği ruhsal gerçeği iletmek için ekmek ve et 
imgesini kullanmaktadır. Ayrılan öğrenciler, O’nun iddia ettiği 
kişi—gökten inen ve sonsuz yaşam veren ilahi Oğul—olduğu-
na iman etmedikleri için ayrıldılar; Petrus ve kalanlar ise O’nu 
“Tanrı’nın Kutsal’ı” olarak tanıyıp imanlarını açıkladılar. İşte, 
ayrım çizgisi tam da budur: iman ve imansızlık. Sonuç olarak, 
Yuhanna 6’yı hem kendi bağlamında hem de Kutsal Kitap’ın bü-
tünlüğü içinde incelediğimde, mesaj nettir: Kurtuluş, yaşayan 
Tanrı’nın Oğlu Mesih’e iman etmekle olur. Yeme ve içme imgesi, 



61 

O’nun fiziksel olarak bedenini ve kanını Ayin’de tüketmeye de-
ğil, iman yoluyla içtenlikle kabul etmeye işaret eder.

Bu hususta üçüncü hata, yukarıda da belirttiğim üzere, Me-
sih’in varlığına ilişkindir. Kutsal Yazılar, İsa’nın bedensel var-
lığının çarmıhtaki ölümü, dirilişi ve göğe yükselişiyle son bul-
duğunu, şimdi bizimle Kutsal Ruh aracılığıyla ruhsal olarak bir 
ilişki içinde olduğunu ve bedensel olarak tekrar geleceğini açıkça 
belirtir. Katolik sakramentolojisi ise, İsa’nın bedensel ve ruhsal 
varlığı arasındaki bu ayrımı gözetmek yerine, kendine özgü bir 
sakramentlerde mevcudiyet veya sakramental varlık da diyebile-
ceğimiz bir anlayışı öne çıkarır. Efkaristiya ayininde, kutsanmış 
ekmek ve şarap, İsa’nın gerçek bedeni ve kanına dönüştüğü ka-
bul edilir. Bu, Kilise’nin sakrament olarak tanımlandığı daha ge-
niş bir anlayışın parçasıdır. Kilise, Tanrı ile insanlık arasındaki 
birliğin hem işareti hem de aracısı olarak görülür. Tıpkı İsa’nın 
insan olup aramıza gelişinin Tanrı ile insanlık arasındaki birliği 
bedensel olarak somutlaştırması gibi, Kilise de aynı birliği sak-
ramental bir araç olarak hem görünür ve hem de sürekli kılar. 
Bu anlayış, lütfun fizikselliğine vurgu yapar: lütfun, kutsanmış 
fiziksel nesneler (ekmek, şarap, su, yağ) aracılığıyla iletildiği ka-
bul edilir. Bu nesneler kutsandığında, artık sadece birer sembol 
değil, lütfun kendisinin maddeleşmiş hali olarak görülür ve bu 
nedenle kutsal kabul edilirler. Bu durum, Efkaristiya’ya tapınma 
gibi uygulamalara da yol açar. Bu anlayış, lütfun yalnızca imanla 
alınabileceği fikriyle uyum içinde değildir; zira lütfun kilisenin 
yönettiği fiziksel araçlardan geçmesi gerektiği öne sürülür. Ayrı-
ca, sakramentlerin, uygulandıkları anda (ex opere operato), on-
ları alan kişinin iman durumundan bağımsız olarak nesnel bir 
etkiye sahip olduğu inancını doğurur. Bu anlayışa göre, bir sak-
ramentin olumlu etkisi, herhangi bir insanın imanından değil, 
Tanrı’nın bir aracı olarak sakramentin kendisinden gelir. Fakat 
bilinmelidir ki sakramentlerin etkili olması için kişinin iman-
la karşılık vermesi gerekir. Sakrament, imanı yaratan sihirli bir 
araç değil, imanı besleyen ve pekiştiren bir mühürdür. Lütuf ise, 



62 

doğrudan Kutsal Ruh’un işiyle, İsa Mesih’e iman yoluyla kişiye 
ulaşır. Benzer şekilde, sakramentler bu lütfun iletilmesinde bi-
rincil ve bağımsız araçlar değil, imanın bir ifadesi ve tanığıdır. 
Lütuf, Tanrı’nın egemen ve koşulsuz seçimiyle verilir. Dolayısıy-
la, sakramentlerin mekanik bir şekilde uygulanması, Tanrı’nın 
özgür iradesini ve lütfunu sınırlandırmış olur. Özetle, bir sakra-
mentin etkili olmasının kaynağı, nesnenin veya ayinin kendisi 
değil, Kutsal Ruh’un o kişide oluşturduğu iman ve sakramentin 
gösterdiği gerçek, yani İsa Mesih’e bağlılıktır (Efesliler 2:8-9). 

Dördüncü ve son hata, kilisenin yapısıyla ilgilidir. Kutsal 
Yazılar, İsa’nın Eski Antlaşma’daki tapınak sistemini, kâhinlik 
düzenini ve kurbanlarını kendi şahsında ve işinde tamamlayıp 
ortadan kaldırdığını öğretir. Artık belirli bir kutsal mekâna veya 
ayrıcalıklı bir kâhinler sınıfına gerek yoktur; imanlıların tümü 
birer kral ve kâhin olarak Tanrı’ya her yerde, Ruh ve gerçekle 
tapınabilir. Roma Katolik sakramentolojisi ise tapınağı sakra-
mental olarak yeniden tesis etmiştir. Sakramental bir kilise, bir 
tapınak gerektirir; bir tapınak ise kutsal bir mekân, onu yöneten 
bir ruhban sınıfı ve bu otoriteyi nesiller boyu aktaran hiyerarşik, 
monarşik bir yapı gerektirir. Bu sistem, İsa’nın ortadan kaldırdığı 
Eski Antlaşma modelinin, Roma İmparatorluğu’nun yapısal etki-
leriyle harmanlanarak yeniden kurulması olarak görülebilir. Bu 
noktada kilise, artık müjdeyi duyuran bir imanlılar topluluğu ol-
maktan ziyade, lütfu dağıtan sakramental bir kurum hâline gelir. 

Bu nedenle, Katolik Kilisesi’nin yapısal ve sakramental dü-
zeni, yalnızca bir ibadet biçimini değil, aynı zamanda Tanrı ile 
insan arasındaki ilişkiyi tanımlayan bütünsel bir kurtuluş an-
layışını da biçimlendirmiştir. Katolik inancının merkezinde, 
kutsal bir hiyerarşi ve sakramentler aracılığıyla işleyen bir kur-
tuluş düzeni bulunur. Bu sistemde din adamları, insan ile Tan-
rı arasında vazgeçilmez bir köprü, lütfun aktığı bir kanal işlevi 
görür. Kutsal ayinleri yürütme ve özellikle günahları bağışlama 
yetkisi gibi temel görevler, havarisel ardıllık yoluyla yalnızca bu 
kutsanmış sınıfa verilmiştir. Bu anlayış, inanan bireyin Tanrı’ya 



63 

ulaşmasının büyük ölçüde kurumsal bir aracılığa bağlı olduğu 
varsayımına dayanır. Ancak on altıncı yüzyıldaki Reform hare-
keti, bu aracılık anlayışını kökten sorgulayıp, insanın Tanrı’yla 
ilişkisinde Kutsal Kitap’a dayalı bir bakış açısını öne çıkardı. Bu 
anlayışın temeli, Kutsal Yazı’daki şu ifadede bulunur: “Ama siz 
seçilmiş soy, Kral’ın kâhinleri, kutsal ulus, Tanrı’nın öz halkısı-
nız.” (1. Petrus 2:9) Her imanlının rahipliği olarak da anlaşılabi-
lecek bu öğreti, Katolik sistemdeki aracılık kurumunu ortadan 
kaldırarak bireye hem dini özgürlük hem de sorumluluk alanı 
açar. Martin Luther, “Biz rahipleriz, çünkü Tanrı’nın önüne 
aracısız çıkabiliriz” (An den christlichen Adel deutscher Nati-
on, 1520) diyerek Tanrı’yla bir ilişki kurmak için artık bir din 
adamına ya da belirli bir ayine mutlak bir bağımlılık olmadığını 
vurgulamıştır.

Böylesi bir erişimin nihai temeli, Mesih’in tek ve sonsuz Baş-
rahipliğidir. Westminster Uzun Katekizmi’nin 43. maddesinde 
belirtildiği üzere, “Mesih’in rahiplik görevi, halkı Tanrı’ya doğ-
rudan yaklaştırmak içindir.” İbraniler Mektubu’nun vurguladı-
ğı gibi, Mesih kendisini tek ve ebedi bir kurban olarak sunmuş, 
böylece Eski Ahit’teki sürekli tekrarlanan kurbanların ve insan 
aracılığının gerekliliğini ortadan kaldırmıştır. Mesih, Tanrı ile 
insan arasındaki tek ve yeterli arabulucudur. Her imanlının 
rahipliği anlayışı, bu temel gerçeğin doğal sonucudur. Mesih, 
Baba’nın huzuruna giden yolu kendi bedeniyle açtığı için O’na 
imanla bağlı olan her inanan, Tanrı’ya doğrudan erişim hakkına 
sahiptir. Bu, her inananın yaşamını diri bir kurban olarak su-
nabildiği, dualarını ve tövbelerini doğrudan Tanrı’ya iletebildiği 
bir rahipliktir. Dolayısıyla, Kutsal Kitaba dayalı öğretişin imanın 
merkezini kurumsal aracılıktan kişisel ilişkiye kaydırdığını gö-
rüyoruz. Kilise, kurtuluşun dağıtıldığı bir depo değil, aynı Baş-
rahip’e iman etmiş ve 1. Petrus 2:9’un ilan ettiği ortak rahiplikte 
birleşmiş kardeşlerin oluşturduğu bir topluluktur. Buradaki gö-
revliler, diğer imanlılardan üstün bir ruhani sınıf değil, toplulu-
ğa hizmet etmek üzere atanmış hizmetkârlardır. Onların görevi, 



64 

Mesih’in doğrudan aracılığı gerçeğini ortadan kaldırmak değil; 
tam tersine, bu gerçeği duyurmak ve inananları Tanrı’yla kişisel 
ilişkilerinde güçlendirmektir. Bu yaklaşım, Katolik sistemde lüt-
fun zorunlu kanalı olarak görülen ruhban sınıfı anlayışına karşı 
çıkarak, Luther’in ifadesiyle, aracısız biçimde Tanrı’nın huzuru-
na çıkabilen her inananın Mesih aracılığıyla sahip olduğu öz-
gürlüğü merkeze alır.

Sonuç olarak, Roma Katolik Kilisesi’nin yedi sakrament öğ-
retisi, Reformasyon’a bir cevap olarak Trent Konsili’nde resmî-
leştirilmiştir. Vaftiz, efkaristya, güçlendirme, tövbe, yağsürme, 
ruhbanlık, evlilik olarak sıralanan bu sakramentlerin tamamı-
nın İsa Mesih tarafından tesis edildiği argümanı Trent’de be-
yan edilmiştir. Ancak bu iddia incelendiğinde, yalnızca vaftiz 
ve Rabbin sofrası için İsa’nın açık buyruklarına dayanan yazılı 
ayetler bulunabilmekte; diğer beş sakrament için ise doğrudan 
ve açık bir kutsal metin temeli mevcut değildir. Sakramentler, 
lütuf dağıtımının nedeni değil, imanın bir sonucudur. Kutsal 
Kitap’a göre lütuf, Tanrı’nın egemen iradesi ve Kutsal Ruh’un 
doğrudan etkisiyle, insan yapımı araçlara bağımlı olmaksızın 
bizlere ulaşır. Sakramentler, bu lütfa verilen imana dayalı kar-
şılığı simgeleyen ve pekiştiren antlaşma işaretleridir; lütfun nes-
nel olarak iletilmesini sağlayan nedensel araçlar değildir. Lütfun 
dağıtımı için kilise kontrolündeki görünür araçlara duyulan 
varsayımsal ihtiyaç, Tanrı’nın mutlak egemenliği ve özgürlüğü 
ile bağdaşmaz. Zira Tanrı, lütfunu iletmek için herhangi bir ku-
rumsal aracıya ihtiyaç duymaz.

Bu anlayış, Mesih’in tek aracılık rolünü gölgeleyerek, lütfun 
bedelini ödeyen ve onu doğrudan imanla alan birey ile Tanrı 
arasına kiliseyi zorunlu bir aracı olarak yerleştirir. Sakramental 
sistem, Kutsal Yazı’da temeli bulunmayan bir aracılık katmanı 
oluşturarak, iman ve lütufla kurtuluş ilkesini zedeler. Oysa ak-
lanma, tamamen Mesih’in mükemmel eseri ve buna iman et-
mekle gerçekleşir. Sakramentlerin lütuf bahşeden nesnel araçlar 
olarak sunulması, kurtuluşun tamamlanmışlığına —Mesih’in 



65 

çarmıhtaki “Tamamlandı” sözüne— ilave yapmakta ve aklan-
manın yalnızca O’nun kusursuz işine dayandığı gerçeğini zayıf-
latmaktadır. Bu sakramental araçsallık anlayışı, aslında insanın 
görünmez olan Tanrı’yı görünür nesneler aracılığıyla kavrama 
eğiliminden kaynaklanır. Aynı eğilim, Kilise’nin diğer dini pra-
tiklerinde de kendini gösterir. Katolikliğin dini pratiklerine, 
özellikle kutsal nesneler (relikler), aziz tasvirleri ve Kutsal Kalp 
gibi sembolik nesnelere atfettiği kutsallık anlayışına yönelik 
Kutsal Kitap temelli eleştiriler, özünde “Kendine yukarıda gök-
yüzünde, aşağıda yeryüzünde ya da yer altındaki sularda yaşa-
yan herhangi bir canlıya benzer put yapmayacaksın.” (Mısır’dan 
Çıkış 20:4) buyruğuna dayanır. Bu ayet, Tanrı’ya tapınmanın 
hiçbir maddi temsille sınırlandırılamayacağını veya bu temsiller 
aracılığıyla yapılamayacağını kesin bir dille belirtir. Bu yasağın 
temelinde, günahla derinden zedelenmiş insan doğasının kaçı-
nılmaz eğilimi yatar. Calvin, bunu “İnsan zihni bir put fabrika-
sıdır.” (HDT, I.11.8) sözleriyle ifade eder; insanın, görünmez ve 
manevi Tanrı fikrini somutlaştırma, onu elle tutulur nesneler 
aracılığıyla kavrama ve kontrol altına alma konusundaki doğal 
ve sürekli eğilimini böyle özetler. İnsanın dindarlığı, sınırla-
rı aşkın olan Tanrı’yı sınırları olan maddi formlara indirgeme 
tehlikesini sürekli taşır. Bu bağlamda bir azizin kemiği, Mer-
yem’in giysisi veya İsa’nın Kutsal Kalbi’nin tasviri gibi nesne-
ler, ne kadar yüksek bir saygı amacıyla kullanılırsa kullanılsın, 
nihayetinde imanın odağını görünmez olandan görünür olana, 
ruhtan maddeye kaydırma riski taşır. Kutsal Yazılara göre gerçek 
dindarlık, Ruh’un rehberliğinde bireyin Tanrı’yla olan ilişkisini 
maddi araçlardan bağımsız olarak, tamamen manevi bir düzey-
de sürdürmesidir. İlahi olanla buluşmak, fiziksel gösterişlerle de-
ğil, kalbin ve ruhun samimi yönelişiyle mümkündür; zira “Tanrı 
ruhtur, O’na tapınanlar da ruhta ve gerçekte tapınmalıdırlar.” 
(Yuhanna 4:24) Bu ilke, ibadetin fiziksel nesneler veya mekan-
larla sınırlanamayacağını, aksine iman eden kişinin ruhunun 
Mesih’in fiziksel olarak gözle görülmeyen ama gerçek ve yaşa-



66 

yan varlığında doğrudan bir tecrübeye çağrıldığını vurgular. Bu 
nedenle kurtarıcı lütuf, elle tutulur bir eşya, bir relik veya bir 
tasvirde aranmaz; aksine imanlı birey, Kutsal Ruh aracılığıyla ve 
Tanrı Sözü’nün yazılı olduğu Kutsal Kitap vasıtasıyla, görünmez 
Rab İsa Mesih’in canlı ve etkin varlığında bu lütfu deneyimler; 
çünkü Kutsal Kitap, dini sembolleri güç kaynağı hâline getirme-
yi kınar (Bkz. Mısır’dan Çıkış 20 ve Yasanın Tekrarı 7). 

Tanrı, ilahi lütfun kendisine değil, bir nesneye bağlandığı 
her türlü maneviyatı reddeder. Başlangıçta Tanrı’nın izin ver-
diği nesneler bile, putperestlik veya mistik güç amacıyla kulla-
nıldığında yok edilir; bunun en iyi örneğini 2. Krallar 18’deki 
tunç yılan gösterir. Katolikler de bazı metallere veya relikle-
re koruma ya da lütuf atfettiklerinde aynı hatayı tekrar etmiş 
olurlar; bu durum, İsrail’in sembollere ve nesnelere Tanrı’dan 
çok güvenmesi günahıyla paralellik gösterir. Tarih boyunca pa-
gan ve okült inanç sistemleri, nesneleri güç iletkeni olarak kul-
lanmıştır. Antik Mısır ve Roma’da sağlık, koruma ve bereket 
için tanrılara adanan muska ve tılsımlar vardı. Hinduizm’de 
karma temizliği için kutsanmış boncuklar kullanılır. Yeni Çağ 
inançlarında ve Wicca’da ise enerjiyi çektiği veya kötülüğü 
uzaklaştırdığı söylenen kristaller ve sarkaçlar vardır. Tüm bu 
örneklerin temelinde ortak bir inanç yatmaktadır: Manevi gü-
cün fiziksel bir nesnede bulunabileceği düşüncesi. Kutsal Ki-
tap ise bunu büyücülük ve putperestlik olarak niteler. Gerçek 
şu ki, Tanrı’nın gücü ve ilahi lütfu ne heykellere, ne tılsımlara, 
ne de metallere yerleşir. Tanrı, kendi halkı arasında yaşar. 2. 
Korintliler 6’da da gördüğümüz gibi bizler Kutsal Ruh’un tapı-
nağıyız ve ruhsal korumamız tespih çekmekten ya da melekler 
ve azizlerin metallerini taşımaktan gelmez. Tanrı’nın gerçek 
çocukları olarak korumamız doğrudan Tanrı’dan gelir. Efesli-
ler 6’da yazıldığı gibi, “İblis’in hilelerine karşı durabilmek için 
Tanrı’nın sağladığı bütün silahları kuşanın.” Sahip olabileceği-
niz veya takabileceğiniz hiçbir fiziksel nesne, Tanrı’dan alaca-
ğınız ruhsal korumayı artırmaz. Bu nesnelere güvenmek veya 



67 

onların Tanrı ile ilişkiniz üzerinde herhangi bir ruhsal etkisi 
olmasına izin vermek putperestliktir.

İşte tam bu noktada, sakramentlere atfedilen tözsel dönüşüm 
ve nedensel güç iddialarının, Kutsal Yazı’nın nihai otoritesiyle 
çeliştiği görülür. Sakramental teolojinin merkezine yerleştirilen 
Tomist-Aristocu nedensellik gibi felsefî kavramlar, Kilise gele-
neğinin otoritesini Kutsal Yazı’nın önüne çıkarır. Oysa anlam-
landırma ve uygulama, insan ürünü felsefi sistemlerle değil, yal-
nızca Kutsal Yazılar tarafından belirlenmelidir. Katolik sistem, 
nihai otorite olarak Kutsal Yazı ile Kilise Geleneği ve Magiste-
rium’u eşitleyerek birleştirir. Kutsal Kitap’a dayalı elçisel öğretiş 
ise, kilisenin her türlü uygulama ve öğretisinin Kutsal Yazı’nın 
sınayıcı otoritesine tabi olması gerektiğini savunur.

Geleneksel Tomist-Aristocu nedensel modele—yani sakra-
mentlerin nesnel ve tözsel bir etkisi olduğu görüşüne—karşı, 
Vatikan II sonrasında sakramentleri daha kişiselci, ilişkisel ve 
anlamsal bir çerçevede (transignification) yorumlama eğilimi 
ortaya çıkmıştır. Bu yönelim, lütfun nesnel aktarım mekanizma-
sı olarak yorumlanmasının zayıflamasıyla sonuçlanmıştır. Ne 
var ki Roma Katolik sakrament teolojisinin merkezinde, Protes-
tanlıkla temel ayrışmayı oluşturan iki prensip değişmeden kalır: 
doğa-lütuf karşılıklı bağımlılığı ve Mesih-Kilise iç içe geçmişliği. 
Katolik öğretiye göre Tanrı, lütuf armağanlarını yalnızca Mesih 
aracılığıyla ve kiliseye emanet edilmiş görünür araçlar yoluyla 
bahşeder; bu yaklaşım, lütfun fiziksel nesneler ve kilise tarafın-
dan yönetilen ayinler aracılığıyla iletildiği inancını yansıtır. Pro-
testan anlayışına göre lütuf, vaaz aracılığıyla iletilen müjde ve 
Kutsal Ruh’un etkin çalışmasıyla doğrudan insan kalbine ulaşır. 
Katolik yaklaşım ise bu görüşü reddeder ve Tanrı’nın lütfunun 
iletilmesi için kilisenin denetimindeki görünür araçlara gerek-
sinim duyulduğunu kabul eder. İster Tomist nedensellik ister 
Vatikan II sonrası kişiselci yorum baskın olsun, Katolik siste-
min özü değişmemekte ve Kutsal Yazı’nın nihai otoritesine tam 
anlamıyla tabi kılınmamaktadır. Bu nedenle Protestanlar için 



68 

asıl soru, tarihsel ve teolojik benzerliklerden ziyade, nihai oto-
ritenin ne olduğu sorusudur; diğer yandan, Katolikler açısından 
asıl mesele, İsa’ya inanıp inanmadıkları değil, İsa’nın kurtarıcı 
işinin tek başına yeterli olup olmadığıdır.

Katolik inancına göre kurtuluş, yalnızca Tanrı’nın lütfuna 
dayanan bir olay değil, aynı zamanda insanın bu lütufla iş birliği 
yaptığı bir süreçtir. Bu süreç, Kilise’nin sakramentleri aracılı-
ğıyla işler. Katolik Kateşizmi bu konuda şöyle der: “Yeni Ant-
laşma’nın sakramentleri kurtuluş için gereklidir” (KKK 1129). 
Aynı anlayış, Trent Konsili’nin 6. oturumunda yer alan şu ifa-
dede de açıkça görülür: “Eğer biri, günahkârın yalnızca imanla 
aklandığını, yani aklanma lütfunu elde etmek için insanın kendi 
iradesiyle herhangi bir hazırlık yapmasına ya da iş birliği göster-
mesine gerek olmadığını söylerse, o kişi lanetli olsun.” Bu ifa-
delerden anlaşıldığı üzere, Katolik öğretisinde kurtuluş yalnızca 
imana değil, insanın bu süreçteki etkin katılımına da bağlıdır. 
Bu nedenle Katolik öğreti, yalnızca imanla aklanma anlayışını 
reddeder. Bu, küçük bir teolojik ayrım değil; müjdenin temelini 
değiştiren bir yaklaşımı ifade eder. Pavlus’un Galatyalılar 1:6–
9’da belirttiği gibi: “Sizi Mesih’in lütfuyla çağıranı bırakıp deği-
şik bir müjdeye böylesine çarçabuk dönmenize şaşıyorum. Ger-
çekte başka bir müjde yoktur. Ancak aklınızı karıştırıp Mesih’in 
müjdesini çarpıtmak isteyenler vardır. İster biz, ister gökten bir 
melek size bildirdiğimize ters düşen bir müjde bildirirse, lanet 
olsun ona!” Pavlus’un burada uyardığı kişiler, İsa’ya inanmaya 
devam eden, ancak bu inanca sünneti ve Yasa’yı ekleyen kişiler-
di. Pavlus, onların hâlâ Mesih’e inandıklarını reddetmemiş, fa-
kat bu tür eklemelerin başka bir müjde oluşturduğunu vurgula-
mıştır. Dolayısıyla kurtuluşa herhangi bir unsur eklemek — ister 
birinci yüzyılda sünnet, ister günümüzde Katolik sakramentleri 
olsun — müjdenin özünü kökten değiştirmektedir.

Çoğu Katolik, “Elbette İsa yeterlidir, her şey O’nun lütfun-
dandır!” der. Ancak Kateşizm, Konsil kararları ve resmi dokt-
rin, Katolikliğin İsa’nın lütfunun doğrudan iman yoluyla değil, 



69 

Kilise’nin sakramentleri aracılığıyla aktarıldığını ve iyi işler 
aracılığıyla sürdürüldüğünü gösterir. Katolik Kilisesi Kateşizmi 
(KKK 1129) bu konuda şöyle der: “Kilise, iman edenler için Yeni 
Antlaşma sakramentlerinin kurtuluş açısından gerekli olduğu-
nu bildirir. ‘Sakramental lütuf ’, Mesih tarafından verilen ve her 
sakramentle özdeşleşmiş olan Kutsal Ruh’un lütfudur. Kutsal 
Ruh, kendisini kabul edenleri Tanrı’nın Oğlu’na benzeterek iyi-
leştirir ve dönüştürür. Sakramental yaşamın sonucu olarak evlat 
edinme Ruhu, imanlıları Kurtarıcı olan tek Oğul’la canlı bir bir-
lik içinde birleştirerek ilahi doğaya ortak eder.” Benzer biçimde, 
Trent Konsili’nin 6. oturumundaki 24. kanon şu ifadeyi kullanır: 
“Eğer biri, elde edilen adaletin Tanrı katında iyi işler aracılığıyla 
korunmadığını ve artırılmadığını, bu işlerin yalnızca aklanma-
nın sonuçları ve göstergeleri olduğunu, artışının nedeni olma-
dığını söylerse, o kişi lanetli olsun.” Bu ifade, Katolik anlayışına 
göre, lütfu almış bir kişinin Tanrı karşısındaki aklanmasını iyi 
işler yoluyla sürdürmek ve geliştirmek zorunda olduğunu gös-
terir. Böylece kurtuluş süreci yalnızca Mesih’in tamamlanmış 
işiyle sınırlı kalmayıp, insanın sürekli çabasıyla da bağlantılı 
hâle gelir. Bu yaklaşım, “İsa yeterlidir” anlayışından ziyade, “İsa 
başlatır; biz ise sürdürür ve koruruz” düşüncesini yansıtır.

Bu nedenle Katolik öğretiye göre lütuf kaybedilebilir ve kişi 
bu durumda onu yalnızca rahip tarafından yönetilen tövbe veya 
günah çıkartma sakramenti aracılığıyla yeniden kazanabilir 
(KKK 1446). Katolikler ‘İsa yeterlidir’ dediklerinde, genellikle 
O’nun lütfun kaynağı olduğunu kastediyorlar. Oysa Kutsal Ki-
tap, İsa’nın bizzat Kurtarıcı olduğunu ve bir kez, herkes için ta-
mamladığı işinin yeterli ve eksiksiz olduğunu, doğrudan imanla 
kabul edildiğini öğretir. Katolik teolojisi ise bu güveni, Mesih’in 
tamamlanmış işinden alıp, Kilise’nin aracılığı ve törensel düzen 
içinde sürdürülen bir yapıya yönlendirir. Sonuç olarak, Katolik-
ler ve Protestanlar benzer terimleri — İsa, lütuf, kurtuluş gibi 
ortak kavramları — kullansalar da, bu kavramların içerikleri te-
melde farklıdır. Katolik doktrininde kurtuluş yalnızca Mesih’in 



70 

işiyle sınırlı kalmayıp, insanın katılımını ve Kilise’nin aracılığını 
da gerektirir. Pavlus’un uyarısında belirttiği gibi: “İster biz, ister 
gökten bir melek size bildirdiğimize ters düşen bir müjde bildi-
rirse, lanet olsun ona!” (Galatyalılar 1:8–9). Bu nedenle, kullanı-
lan dil aynı olsa da, iletilen müjde farklıdır.

Araf ve Endüljans  

Araf inancı, Katolik Kilisesi’nin ölümden sonraki yaşama 
dair öğretişlerinin ayrılmaz bir parçasıdır. Bu doktrin, Orta 
Çağ’da teolojik olarak şekillenmiş, Floransa (1438) ve Trent 
(1563) Konsilleri’nde dogmatik bir nitelik kazanmış ve 1992 
tarihli Katolik Kilisesi Katekizmi’nde (1030–1032. paragraflar) 
açıkça yer almıştır. Dolayısıyla Araf, hem Kilise geleneğinde 
hem de günümüz resmi öğretisinde köklü bir yere sahiptir. Te-
melde Araf, kurtuluşla sonsuz yaşama kavuşmuş ancak henüz 
cennete girmek için gerekli olan kutsal duruma erişememiş ki-
şilerin son arınma sürecini ifade eder. Bu öğretinin dayandığı 
temel varsayım, kurtuluşun yalnızca iman ve lütuf ile değil, aynı 
zamanda insanın iyi işleriyle tamamlandığıdır. Araf, cennete 
giriş için gerekli görülen son tamamlayıcı iş olarak anlaşılır ve 
kişinin hâlâ temizlenmesi gereken kusurları oranında süren bir 
arınma dönemini kapsar.

Katoliklerin Araf öğretisini incelerken ilk yaptığım şey, Ki-
lise’nin Kateşizm’inde yer alan tanımına bakmak oldu. 1031. 
paragraf, Tanrı’nın lütfu içinde ölmüş, ancak henüz tamamen 
arınmamış kişilerin ebedi kurtuluşlarının kesin olduğunu belir-
tir; ne var ki bu kişiler, ölümden sonra cennete girebilmek için 
gerekli kutsallığa ulaşmak üzere bir arınma sürecinden geçerler. 
Katolik öğretisine göre, lütuf halinde ölen ama cennete girecek 
kadar kutsal olmayan ve aynı zamanda cehennemi hak edecek 
kadar da kötü olmayan bir kişi, günahlarının cezasını çekmek 
ve arınmak için geçici bir acı ve ıstırap durumuna girer. Latince 
temizlemek anlamına gelen bir kelimeden türeyen bu duruma 



71 

“Araf” denir. Bazı Katolikler bunu somut bir yer, bazıları ise sa-
dece bir varoluş hali olarak görür; her iki durumda da geçicidir 
ve amacı kişiyi arındırmaktır. Ancak burada gördüğüm sorun 
şudur: Bu öğreti Kutsal Kitap’ta yer almaz ve hiçbir ayetle des-
teklenmez; hatta Kutsal Yazılar’ın öğrettikleriyle çelişir.

Kateşizm aynı zamanda endüljanslardan da (1471. paragraf) 
bahseder ve bunların günahların dünyevi cezalarının bir kıs-
mını ya da tamamını bağışlayabileceğini belirtir. İmanlılar en-
düljansları kendileri için kazanabildikleri gibi, ölülerin hesabına 
da uygulayabilirler. 1479. paragraf, endüljansların araftaki kişi-
ler için de kazanılabileceğini ifade eder. Yani Katolik öğretisine 
göre, dualar, ayinler, tespih çekmeler ve hatta satın alınan endül-
janslar, bir kişinin arafta kalma süresini kısaltabilir. Oysa Kutsal 
Kitap bize bambaşka bir şey öğretir. Yasa’nın Tekrarı 26:13–14 
ve Mezmur 49:7, hiç kimsenin bir kardeşini Tanrı katında fidye 
ile kurtaramayacağını açıkça söyler. Başka birinin canı için öde-
nebilecek hiçbir bedel yoktur. Dolayısıyla, endüljanslar öğretisi 
Tanrı Sözü’yle çelişir.

Yeni Ahit’e baktığımda, Katoliklerin genellikle 1. Korintliler 
3. bölüme atıfta bulunduğunu görüyorum. Ancak metni dikkat-
le okuduğumda, konunun kurtuluş ya da cennete giriş olmadığı-
nı, bir imanlının yaptığı işlerin sınanması olduğunu anlıyorum. 
Pavlus ateşten söz eder, ancak bunu mecazi anlamda kullanır; 
burada Araf gibi bir ceza yerinden değil, işlerin niteliğinin ve 
kişinin sonsuz ödüller için ne kadar hazır olduğunun sınanma-
sından bahsedilir. Pavlus, imanlının kendisinin “kurtulacağını, 
ancak ateşten geçer gibi olacağını” ifade eder; söz konusu olan 
bir ceza değil, sadece işlerin denenmesidir.

Katoliklerin sıkça başvurduğu bir diğer ayet de İbraniler 
12:14’tür: “Herkesle barış içinde yaşayın ve kutsallığı arayın; kut-
sallık olmadan kimse Rabbi göremez.” Ancak buradaki bağlam, 
bir imanlının şimdiki yaşamı ve davranışlarıdır, ölüm sonrası 
bir arınma değil. İsa, Yuhanna 17:17’de kutsallığın kaynağının 
Tanrı’nın Sözü olduğunu söyler: “Onları gerçekle kutsal kıl; se-



72 

nin sözün gerçektir.” Bizi kutsal kılan şey, Tanrı’nın Sözü’dür; 
mistik bir yerdeki ateş değil. Bazen Katolikler, 1. Korintliler 
15:29’daki “ölüler için vaftiz” ifadesini bile örnek gösterir. Oysa 
Pavlus burada diriliş inancı bağlamında retorik bir soru sorar; 
ölüler için ayinler yapılmasını veya arafı öğretmez. Eski Ahit’te-
ki Yeşaya 4, Mika 7 veya Zekeriya 9 gibi bölümler de ölümden 
sonra arındırıcı bir yerden bahsetmez. Bu referansların hiçbiri 
araf öğretisini ortaya koymaz.

Kutsal Yazılar’ın bütününe baktığımda, bağışlanma ve arın-
manın yalnızca Mesih aracılığıyla mümkün olduğunu görüyo-
rum. 1. Yuhanna 1:7, İsa’nın kanının bizi bütün günahlardan 
arındırdığını belirtir; yalnızca bir kısmından değil. İbraniler 1:3, 
Mesih’in günahlarımızdan arınmayı yalnızca kendisi aracılı-
ğıyla gerçekleştirdiğini vurgular. İbraniler 9:22, bağışlanma için 
kan dökülmesi gerektiğini hatırlatır; oysa Araf ’ta kan dökülmez. 
Vahiy 7’de, imanlıların giysilerinin Kuzu’nun kanıyla yıkanıp 
beyazlatıldığı tasvir edilir; bu pasajda da ölümden sonra ceza 
çekilmesi gerektiğine dair herhangi bir işaret bulunmamaktadır.

Ayrıca 2. Petrus 2:9, cezaya uğrayacak olanların doğrular de-
ğil, kötüler olduğunu belirtir; bu da arafın imanlılar için bir yer 
olduğu fikriyle çelişir. Kutsal Yazılar, ölümden sonra yalnızca iki 
olasılık sunar: cennet veya cehennem; üçüncü bir durum yoktur. 
Katolikler bazen, hiç kimsenin ölürken tamamen kutsal olma-
dığını ve bu nedenle arafın gerekli olduğunu öne sürer. Ancak 
bu görüş, 2. Korintliler 5:21’de ifade edilen gerçeği göz ardı eder: 
Mesih bizim için günah oldu ki, biz Tanrı’nın doğruluğu olalım. 
Romalılar 5:19, doğruluğumuzun ölümden sonraki bir arınma 
süreciyle değil, doğrudan Mesih’in itaati sayesinde gerçekleşti-
ğini açıkça belirtir.

2. Makabeler 12:41-45 sıklıkla ölüler için dua örneği olarak 
gösterilir. Ancak bağlam incelendiğinde, Yahudiler burada put-
perestler için dua etmektedir. Oysa Katolik Kilisesi putperestliği 
ölümcül bir günah olarak tanımlar; bu nedenle böyle bir kişi ara-
fa değil, cehenneme gider. Dolayısıyla bu dualar, Katolik öğreti 



73 

açısından bile anlamını yitirir. Ayrıca, 2. Makabeler Yahudiler 
tarafından hiçbir zaman Kutsal Yazılar’ın asli bir parçası olarak 
kabul edilmemiştir. Farz edelim ki öyle olsaydı bile; bu bölüm, 
Yahudilerin Mesih’in dirilişi umuduyla dua ettiklerini gösterir 
ve araf öğretisine destek sağlamaz.

Daha genel bir ifadeyle, Eski Ahit’te Yahudilerin bir eylemi 
gerçekleştirmiş olması, onun Tanrı katında doğru veya kabul 
edilebilir olduğu anlamına gelmez. Onlar açıkça günah olan bir-
çok şeyi yaptılar; putperestlik bunun en belirgin örneklerinden 
biridir. Ölçütümüz Yahudi gelenekleri değil, Yeni Ahit olmalı-
dır. Sonuç olarak, Kutsal Kitap’ta araf öğretisine yer yoktur. Bu-
nun yerine, Mesih’in kurbanının yeterli, tam ve nihai olduğuna 
dair tutarlı bir tanıklık vardır: Onun kanı beni tüm günahtan 
temizler, O’nun itaati beni doğru kılar. Yaptığım işler ödül için 
sınanacaktır, ancak kurtuluşum yalnızca O’nda ve O’nun işinde 
güvendedir. Bu nedenle araf öğretisi, Kutsal Yazılara uygun ola-
rak kabul edilemez.

Papa XVI. Benedictus’un 2007 tarihli Spe Salvi (Umutla Kur-
tulduk) adlı genelgesi, araf doktrinini ayrıntılı biçimde ele alır. 
Belgeye göre Tanrı’nın yargısı, adalet ve lütfun bir bileşimidir; çok 
az kişi yalnızca adaletle (ceza) veya yalnızca lütufla (doğrudan 
kurtuluş) karşılaşır, çoğu kişi her ikisinin bir karışımını dene-
yimler ve araf, bu iki unsurun bir arada işlediği ruhsal bir arınma 
süreci olarak tanımlanır. Papa, yaşayanların ölüler için yaptığı 
duaların ve manevi yardımların bu süreci hızlandırabileceğini 
vurgular; bu yaklaşım, yaşayanlar ile ölüler arasındaki “kutsal-
ların birliği” (communio sanctorum) inancına dayanır. Katolik 
teolojisinde araf öğretisi, lütuf, kurtuluş ve son yargı gibi merkezî 
konularla doğrudan bağlantılıdır; sistem içinde ikincil değil, te-
mel bir yere sahiptir. XVI. Benedictus, bu geleneksel doktrini yeni 
mistik vurgularla zenginleştirmiş, ancak onu Kutsal Kitap teme-
line dayandırmak yerine mevcut çerçeveyi teolojik olarak de-
rinleştirmiştir. Buna karşılık, Protestan teolojisi araf doktrinini, 
kurtuluşun yalnızca Mesih’in çarmıhtaki tamamlanmış işine ve 



74 

Tanrı’nın karşılıksız lütfuna dayandığı inancıyla çeliştiği gerek-
çesiyle reddeder. Kutsal Kitap’a göre, imanla aklanan bir kişinin 
arınması Mesih’in kurbanı aracılığıyla zaten tamamlanmıştır ve 
sonsuz yaşamda herhangi bir aracıya veya tamamlayıcı insan ça-
basına yer yoktur (İbraniler 10:14; Efesliler 2:8–9).

Bu bağlamda, kurtuluşun yalnızca Mesih’in çarmıhtaki ta-
mamlanmış işine ve Tanrı’nın karşılıksız lütfuna dayandığını 
vurgulamak gerekir. İmanla aklanan bir kişi, ölüm anında Me-
sih’in huzuruna kusursuz olarak çıkar. 1. Korintliler 15:51–52, 
diriliş anında imanlıların “bir anda, göz açıp kapayıncaya dek” 
değiştirileceğini ve kusursuz hâle geleceğini belirtir; bu, arınma-
nın aşamalı bir süreç değil, Tanrı’nın ani ve mucizevi müdahale-
si olduğunu gösterir. Benzer şekilde, Luka 5:13’te İsa’nın cüzam-
lıya “Temiz ol!” demesi ve adamın anında iyileşmesi, Tanrı’nın 
arındırma gücünün anlık ve eksiksiz olduğunu ortaya koyar. 
Bu nedenle, araf doktrini Katolik ve Ortodoks geleneklerinde 
önemli bir yere sahip olsa da, Protestan teolojisi bu öğretinin 
Kutsal Yazılar ile çeliştiği gerekçesiyle geçerliliğini kabul etmez. 
Protestan anlayışa göre, imanlının arınması Mesih’in kurbanı 
aracılığıyla zaten gerçekleşmiş olup, ölüm anında tamamlanır; 
dolayısıyla araf gibi bir ara duruma gerek yoktur. 

Araf, Tanrı’nın lütfu ve inayetiyle ölmüş, ancak hâlâ tam ola-
rak arınmamış ruhların, cennetin kutsallığına erişebilmek için 
geçtiği süreç olarak kabul edilir ve geleneksel olarak “arındırıcı 
ateş” metaforuyla tasvir edilir. Araf, cehennem değildir; ikinci 
bir kurtuluş olanağı sunmaz, her durumda fiziksel bir mekân 
olarak da görülmez ve bahsedilen ateş gerçek bir ateş bile olma-
yabilir. Reformcular için Araf kavramı, sadece ölüm sonrasına 
ilişkin metafizik bir mesele olmaktan çok daha fazlasıydı; Orta 
Çağ boyunca bağışlanma, kefaret, sevaplar ve ölüler için yapı-
lan dini uygulamalarla derinden bağlantılı hale gelmişti. Refor-
mcular, bu sistemin halkın hem maddi hem de manevi olarak 
sömürülmesine yol açtığını düşünüyordu. Trent Konsili ise bazı 
yolsuzlukları ve suiistimalleri eleştirmekle birlikte, Araf dokt-



75 

rinini ve bu doktrine dayanan kurtuluş anlayışını onaylamayı 
sürdürdü.

Araf düşüncesinin kökeni, ölüler için dua geleneğine ve Ki-
lise Babaları’nın ölüm sonrası bir arınma ateşinden söz ettiği ya-
zılara dayanır. Kilise tarihi boyunca, ölümün ardından bir arın-
dırıcı ateşe atıfta bulunan pek çok metinle karşılaşmak müm-
kündür. Augustinus gibi etkili düşünürler bile bu fikri net bir 
doktrin olarak değil, daha ziyade spekülatif ve tartışmaya açık 
bir şekilde ifade etmiştir. Araf doktrininin, erken dönemdeki 
dağınık ve çoğu zaman tutarsız fikirlerden süzülerek, zamanla 
Orta Çağ Batı Roma Katolikliği’nde sistemli bir öğretiye dönüş-
tüğü görülür.

Ancak erken dönem Hristiyanlık’ta bu konuda farklı görüş-
ler de mevcuttu. İlk Hristiyanların önemli bir kısmı, inanlının 
ölümüyle birlikte ruhunun doğrudan cennete, Mesih’in huzu-
runa gittiği kanaatindeydi. Mezar yazıtlarındaki “huzur içinde 
yat”, “Tanrı’yla birlikte” gibi ifadeler ve Cyprian, İskenderiyeli 
Cyril gibi önemli isimlerin yazıları bu umudu yansıtmaktadır. 
Tertullian, Irenaeus ve Hippolytus gibi diğer erken dönem ya-
zarları ise, ölümden sonra dirilişe kadar süren ve ıstırap çekilen 
değil, huzur ve teselli bulunan bir ara durum fikrini savunmuş-
lardır. Araf doktrini, özellikle Floransa Konsili’nde de görüldüğü 
üzere, Doğu Ortodoks ve Batı Roma Katolik kiliseleri arasında 
tarihsel bir anlaşmazlık konusu olagelmiştir. Ortodoks gelenek, 
bir ara durum ve arınmadan söz etse de, bunu Roma Katolikli-
ği’ndeki cezalandırıcı ve kefaret odaklı Araf anlayışından net bir 
şekilde ayırır. Origenes veya Altın Ağızlı Yuhanna (John Chry-
sostom) gibi isimlerden yapılan alıntılar, genellikle bağlamların-
dan koparılarak Araf ’ı desteklemek için kullanılmıştır. Örneğin, 
Origenes evrensel kurtuluşu savunuyordu ve onun bahsettiği 
arındırıcı ateş herkes içindi. Altın Ağızlı Yuhanna ise, lanetlen-
mişler de dâhil olmak üzere herkes için dua edilmesi gerektiğini 
savunmuş, aynı zamanda inanlının ölümünün ardından hemen 
cennete gittiğine dair güçlü ifadeler kullanmıştır. 



76 

Ölüler için dua etme uygulaması, otomatik olarak Araf 
inancını kanıtlamaz. Ambrose ve Nazianzlı Gregorius (Gregory 
of Nazianzus) gibi önemli figürler, ölen kişinin zaten cennette 
olduğunu açıkça belirtmelerine rağmen onlar için dua etmeye 
devam etmişlerdir. Buradaki dua, bir arınma sürecini hızlandır-
maktan ziyade, bir lütuf ve huzur dileği olarak yorumlanabilir. 
Sonuç olarak, “tüm Kilise Babaları Araf ’a inanıyordu” iddiası, 
kilise tarihindeki büyük fikrî çeşitliliği ve farklı teolojik yorum-
ları göz ardı etmektedir.Araf doktrini, Kutsal Yazılar’dan açık 
bir şekilde çıkarılmaktan ziyade, yavaş ve karmaşık bir tarihsel 
sürecin ürünü olarak ortaya çıkmıştır.

Araf doktrinini desteklemek için öne sürülen bazı ayetler 
bulunmakla birlikte, bu ayetlere getirilen itirazlar da mevcuttur. 
Vahiy 21:27, cennete kusursuz olmayan hiçbir şeyin giremeye-
ceği konusunda herkesin hemfikir olduğu bir metindir. Ancak 
bu, arınmanın mutlaka uzun süren ve ıstırap verici bir ara sü-
reç gerektirdiği anlamına gelmez. Alternatif bir görüşe göre, bu 
arınma ölüm anında veya cennete varır varmaz anlık olarak 
gerçekleşebilir. 1 Korintliler 3:15’teki “ateşten geçerek kurtula-
cak” ifadesinin bağlamı, kişinin kendi günahlarının cezalandı-
rılması değil, hizmetkârların yaptığı işin yargı gününde ateşle 
test edilmesidir. Kişi kurtulur ama değersiz işleri yanar. Bu pasaj, 
cezalandırıcı bir ara durumdan ziyade, yargı günündeki bir açı-
ğa çıkarma anını tasvir eder. 2. Makabiler 12:39-46, ölüler için 
dua ve kurban sunma uygulamasından bahseder. Ancak, bu ki-
tap Protestanların büyük çoğunluğu tarafından kanonik (kutsal 
metin) kabul edilmez. Ayrıca, bu metin sadece tarihsel bir Yahu-
di uygulamasını belgeleyebilir; doktrinel bir temel oluşturmaz.

Araf fikrine karşı çıkan temel metinsel argümanlar, inanlı-
nın ölümünün hemen ardından cennete geçişini vurgular. Yeni 
Ahit, inanlıların ölümleriyle birlikte Mesih’le derhal bir araya 
geleceklerine dair güçlü bir umut ve beklenti sunar. Luka 23:43’te 
İsa, çarmıhtaki hırsıza “Bugün benimle birlikte cennette olacak-
sın” der. Filipililer 1:23’te Pavlus, “ayrılıp Mesih’le birlikte olma-



77 

ya can atmak” olarak ifade edebileceğimiz bir özlem duyduğunu 
belirtir; bu, ölümden hemen sonra gerçekleşecek bir buluşmayı 
ima eder. 2 Korintliler 5:8’de “bedenden ayrılıp Rab’bin huzu-
runa kavuşmayı arzulamak” ifadesi yer alır. 1. Selanikliler 4:13-
18’de ise Pavlus, ölen inanlılar için umutsuzluğa kapılmamamız 
gerektiğini, çünkü onların dirilişte Mesih’le buluşacaklarını 
söyler. Eğer ölüm Araf ’a gidiş olsaydı, bu denli kesin bir umut 
ve teselli dilinin kullanılması beklenmezdi. Nitekim Yeni Ahit’te 
inanlıların ölümü genellikle zafer, huzur ve esenlik temalarıy-
la betimlenir. Araf öğretisi, aynı zamanda Mesih’in çarmıhtaki 
kurbanının, günahların tüm cezasını eksiksiz olarak karşılayıp 
karşılamadığı sorusunu da beraberinde getirir. Protestan teo-
lojisindeki hakim görüş, Mesih’in bu işinin tam ve mükemmel 
olduğu, dolayısıyla inanlı için cezalandırıcı nitelikte bir arınma 
sürecine gerek olmadığı yönündedir.

Araf öğretisi, İsa Mesih’in mükemmel ve tamamlanmış kur-
tarıcı işiyle sağlanan güvenceyi ve teselliyi zedeler. Ölüm, korku-
lacak bir son değil, Mesih’le tam birliğe açılan bir kapıdır. İnan-
lının umudu, son nefesinde “Rab İsa, ruhumu al” diyebilmekte 
ve o anda lütufkâr Kurtarıcı’nın huzuruna kabul edileceğinden 
emin olmaktadır. Araf doktrini ise bu kesin vaade bir “ama” ek-
leyerek, ölüm karşısında bizlere sunulan teselliyi gölgeler. Me-
sih’in çarmıhta ödediği bedelin tüm günahları silmede yeterli 
olduğu ve inanlı için cezalandırıcı bir ara döneme yer olmadığı 
inancı, Kutsal Kitap’ın temelini oluşturur. Bu nedenle, ölümün 
hemen ardından Mesih’le kavuşma beklentisi, imanlının ölüm 
korkusunu yenmesinde ve umudunu canlı tutmasında belirleyici 
bir öneme sahiptir.

Protestan bakış açısına göre, Katolik Kilisesi’nin araf ve en-
düljans doktrinleri, zamanla Kutsal Yazılar’ın sınırlarını aşan ve 
insan müdahalesiyle biçimlenmiş öğretiler olarak değerlendiri-
lir. Erken dönemdeki katı tövbe disiplini, Orta Çağ’da yerini gi-
derek maddi ve işlemsel bir sisteme bırakmıştır. “Sevap hazinesi” 
gibi teolojik kavramlarla birleşen bu sistem, papalık tarafından 



78 

dağıtılan endüljanslara dönüşmüş ve özünde sahip olduğu an-
lamdan uzaklaşmıştır. Protestan eleştirisi, araf ve endüljans 
doktrinlerinin dayandığı “ebedi” ve “geçici” ceza ayrımının, İsa 
Mesih’in çarmıhtaki nihai ve tamamlanmış kurtarıcı işinin ye-
terliliğini zayıflattığını öne sürer. Kutsal Kitap’ın müjdesi, iman 
eden kişinin tüm günahlarının bağışlandığını ve Tanrı’yla kalıcı 
bir barış içinde olduğunu bildirir. Araf düşüncesi ise, Mesih’in 
ödediği bedelin eksik kaldığı izlenimi yaratarak bu güvenceyi 
sarsar. Orta Çağ’daki uygulamalar, belirli duaların, hac ziya-
retlerinin veya bağışların karşılığında araf cezasından kurtuluş 
vaat ederek, kurtuluşu lütuf temelinden uzaklaştırıp yasacı ve 
ticari bir çerçeveye oturtmuştur. Bu durum, “Yeterince tövbe et-
tim mi?” veya “Arafta ne kadar kalacağım?” gibi derin kaygıları 
beslemiş ve müjdenin vaat ettiği iç huzuru gölgelemiştir.

Bu öğretileri desteklemek için Kutsal Yazılardan yapılan 
alıntıların son derece zayıf olduğu açıktır. Araf ve endüljans gibi 
karmaşık sistemler, Kutsal Kitap’ın açık öğretisi yerine, zaman-
la eklenmiş geleneklere dayandırılmıştır. Tarihsel süreçte, kilise 
inşaatlarını finanse etmek veya Haçlı Seferleri’ne katılımı teşvik 
etmek amacıyla endüljansların satılması; hatta bazı zulüm hare-
ketlerine katılanlara bu vaatlerin sunulması, sistemin ne denli 
istismar edildiğinin ve müjde ruhundan uzaklaştığının somut 
kanıtları olarak değerlendirilir. Çözüm, birikmiş endişeler ve 
karmaşık sistemlere değil, doğrudan Kutsal Yazılara ve elçisel 
öğretiye dönmekte yatar. İsa Mesih’in çarmıhtaki tamamlanmış 
işine iman ederek tövbe eden herkes, ekstra çabalara veya araf 
korkusuna gerek kalmadan, yalnızca Mesih’in kusursuz işine gü-
venerek kesin bir kurtuluş ve Tanrı’yla tam bir barış güvencesine 
sahip olur. Çarmıhtaki hırsızın, hiçbir çaba sarf etmeden yalnızca 
imanıyla cennete kabul edilmesi, bu müjdenin en güçlü örneğini 
oluşturur. Müjde, inanlıyı belirsizliklerden kurtarır ve Tanrı’nın 
koşulsuz lütfunda gerçek huzur ve güvenceye kavuşturur.

Araf ve endüjans öğretilerini birlikte ele alacak olursak, bu 
ve benzeri öğretişlerin reformasyonu zorunluğu kıldığını göre-



79 

biliriz. Reform sonrasında toplanan Trent Konsili, endüljans uy-
gulamasındaki bazı suistimalleri kınamış olsa da, öğretinin ken-
disini onaylamış ve bunu reddedenlere karşı lanet (anatema) ilan 
etmiştir. Buna karşılık, endüljans ve araf odaklı uygulamalara 
yöneltilen eleştiriler oldukça güçlüdür. Bu eleştirilerin temelin-
de, söz konusu öğretilerin Kutsal Yazılarda veya kilisenin ilk bin 
yılında yer almayan, 11. yüzyılda ortaya çıkmış ve zamanla ya-
yılan tarihsel eklemeler olduğu iddiası yatar. Reform öncesi dö-
nemde endüljansların ciddi bir mali skandala dönüştüğü belirti-
lir. Örneğin, Alman piskoposu Albert of Brandenburg’un, Mainz 
başpiskoposluğu gibi makamları satın almak için borçlandığı ve 
bu borcu, endüljans satışından elde ettiği gelirin yarısını alarak 
ödediği aktarılır. Sadece Almanya’da bir kardinalin on beş yıl-
da yarım milyon gulden topladığı, bu fonların Haçlı Seferleri’ne 
veya din adamlarının lüks yaşam tarzlarına aktarıldığı öne sü-
rülür. Halk, sevdiklerini araftaki uzun ıstıraptan kurtarmak için 
bağış yapmaya teşvik edilmiş, bu durum maddi çıkar için duy-
gusal bir manipülasyon aracına dönüşmüştür.

Daha da önemlisi, endüljans uygulaması imanı tahrif eder. 
Gerçek tövbe ve içsel dönüşümün yerini, maddi bir ödeme kar-
şılığında alınan güvence almaya bırakır. Martin Luther’in, töv-
be etmeden ve günahlarından vazgeçmeden yalnızca endüljans 
mektuplarıyla günah bağışlanması talep eden cemaatlerinden 
şikayet ettiği aktarılır. Bu, Kutsal Kitap’taki lütuf ve tövbe mesa-
jının önüne geçen ticari bir sisteme dönüşmüştür. Bu eleştirileri 
dile getirenlere yönelik tepkiler ise son derece sert olmuştur. Mu-
halifler, en üst düzey kilise otoriteleri tarafından ölümle cezalan-
dırılmıştır. Bu durum, yalnızca bir disiplinsizlik değil, aynı za-
manda dönemin Roma Katolik teolojisinin bir yansıması olarak 
görülür. Endüljansları protesto eden Jan Hus’un Constance Kon-
sili (16. Ekümenik Konsil) tarafından sapkın ilan edilip yakılma-
sı buna örnek teşkil eder. Waldensianlar, Husçular ve Spiritual 
Franciscans gibi gruplara karşı yüzyıllar boyunca, bazen Haçlı 
Seferleri de dâhil olmak üzere, şiddet uygulanmış ve katliamlar 



80 

gerçekleştirilmiştir. Ortaçağ papalık belgeleri ve konsil kararla-
rı, kilisenin sivil otoriteyi kullanarak sapkınları “temizleme” ve 
“yok etme” hakkını açıkça ortaya koymuş ve meşrulaştırmıştır.

Sonuç olarak, Reform hareketi sadece endüljans ve araf gibi 
doktrinel hatalara değil, aynı zamanda yaygın mali suistimal, 
ahlaki çöküntü ve muhalefete yönelik vahşi zulüm gibi ruhsal ve 
ahlaki sebeplere dayanır. Protestanlık, “gerçek kilise”yi terk et-
mek olarak değil, birikmiş bu hatalara karşı bir protesto ve Kut-
sal Kitap’taki esas mesajın yeniden keşfi olarak görülür. Bu me-
saj, “yalnız imanla aklanma”dır; kişinin günahlarından tövbe 
edip yalnızca İsa’ya iman etmesiyle, herhangi bir maddi fedakâr-
lık veya araf korkusu olmadan, Tanrı katında doğru sayılacağı 
ve sonsuz bir güvenceye kavuşacağı müjdesidir. Reform’un temel 
amacı, bu rahatlatıcı ve özgürleştirici müjdeyi yeniden kilisenin 
merkezine yerleştirmektir.



IV. Lekeli Meryem Üzerine

431 yılında Efes Konsili’nin Meryem’e “Tanrı’nın Annesi” 
(Theotokos) ünvanını vermesiyle birlikte, Kilise tarihinde Mari-
olojik (Meryem’e dair öğreti) söylem giderek genişleyen ve adeta 
kendi kendini referans alan bir ivme kazandı. Efes sonrası dö-
nemde Meryem’e hürmet, hem dindarlık pratiklerinde hem de 
ilahiyat ve sanatta merkezî bir yer edindi. Hristiyanlık liturji ve 
genel yönelim bakımından adeta bir “Meryem dönüşümü” yaşa-
dı. Aslında ironik olan şuydu: Konsil, İsa’nın ilahi ve insani do-
ğalarının bölünmez birliğini vurgulamak amacıyla toplanmıştı; 
ancak sonuçta işlevsel olarak bir sapkınlığın önünü açtı. Hristi-
yan inancı, giderek Meryem merkezli bir bakış açısıyla yorum-
lanmaya başladı. Günlük yaşamda en çok dua edilen figür hâline 
gelen Meryem, Hristiyanlığın deneyimsel boyutunda İsa’nın ye-
rini almaya başladı.

Oğul daima annesiyle birlikte resmedildi; anne çoğu zaman 
bebek Oğul’dan daha büyük betimlendi ve ona yöneltilen dua-
lar giderek arttı. Tüm bunlar, Hristiyan maneviyatının giderek 
Mesih’ten uzaklaşmasına ve Meryem’e yönelmesine neden oldu. 
Zira Mesih, artık çok uzak, çok tanrısal ve erişilmez olarak gö-



82 

rülüyor; Meryem ise şefkatli, merhametli ve anne yüreğiyle öne 
çıkıyordu. Mesih’in insanlığı –ki bu, O’nun aracılık rolünü an-
lamak açısından hayatidir– giderek arka plana itildi ve tanrısal 
doğası öne çıkarıldı. Sonuçta Mesih o kadar yüceltildi ki, artık 
doğrudan kendisine yakarmak neredeyse imkânsız addedilir 
oldu. İlk inanç metinlerinde yer alan “tam tanrı, tam insan” ik-
rarı görünürde korunsa da, Efes Konsili sonrası kilisenin gide-
rek büyüyen Meryem odaklı maneviyatı karşısında pratikte terk 
edilmiş oldu. Mesih’in insanlığının yeterince takdir edilmeme-
sinden doğan boşluk, Meryem Ana’nın rolünün büyümesiyle 
dolduruldu. Tanrı’nın Annesi’nin yakınlığı, Tanrı’nın Oğlu’nun 
uzaklığına bir cevap olarak sunuldu; hatta bu, Oğul’un hayatın 
zorluklarını anlamak için çok uzak olduğu düşüncesini daha da 
pekiştirdi. Bir başka deyişle, Anne Oğul’u yuttu. 

İznik (MS 325) ve Kalkedon (MS 451; Kadıköy adıyla da bi-
linir) Konsilleri’ne dayanan Kristoloji resmî olarak hâlâ savu-
nuluyor ve beyan ediliyordu; ancak bu Kristolojik hakikatlerin 
günlük yaşama aktarımı giderek soyut bir söylem hâline gelmiş, 
manevi açıdan ise çok az fayda sağlamaya başlamıştı. Halk ara-
sında yaygınlaşan ve manevi ihtiyaçları karşılayan olgu, teolojik 
düşünceyi Meryem merkezli bir çizgide yönlendiren kapsayıcı 
bir Marioloji oldu. Mesih’in insanlığı arka plana itilerek oluşan 
boşluk, Tanrı’nın Annesi’nin şefaatleriyle dolduruldu; bu durum 
aynı zamanda Kutsal Ruh’un rolünü de gölgede bıraktı. Oğul 
aracılığıyla oynadığı hayati rol yeterince tanınmayan Ruh, pra-
tikte geri planda kaldı. Meryem, Oğul’dan daha yakın ve her 
an kendisine yakarılabilecek bir figür olarak algılanarak, fiilen 
Oğul ile Ruh arasındaki bağı zayıflattı ve imanlıların Ruh ile 
ilişkisini gevşetti. Böylece Mariolojinin “kazancı”, Kutsal Ruh’un 
“kaybı” oldu. Mariolojideki bu belirgin yükseliş, Ruh’un rahat-
sız edici derecede geri planda kalması anlamına geliyordu. Bu 
Mariolojik gelişimin tarihsel seyrini ve teolojik çerçevesini daha 
iyi kavrayabilmek için, Kilise tarafından tarih boyunca resmî 
olarak tanımlanmış dogmalara bakmak gerekir. Bu dogmalar, 



83 

Kilise öğretisinin en yüksek düzeydeki ifadeleri olarak imanlı-
lar için bağlayıcı kabul edilir ve Meryem’in Hristiyan teolojisi ve 
ibadetindeki merkezî konumunun sistematik bir biçimde nasıl 
şekillendirildiğini ortaya koyar.

Katolik lekesiz veya günahsız doğum doktrini (Immacu-
late Conception), 1854’te Apostolik bir belge niteliğinde olan 
Ineffabilis Deus ile tanımlanmış ve Meryem’in, Tanrı’nın özel 
ayrıcalığı sayesinde “anne karnındayken, ilk anından itibaren” 
ilk günahtan korunduğunu öğretir. Oysa Kutsal Yazılar Pavlus 
aracılığıyla şunu bildirir: “Yazıldığı gibi: ‘Doğru kimse yok, tek 
kişi bile yok.’” (Romalılar 3:10) ve “Günah bir insan aracılığıyla, 
ölüm de günah aracılığıyla dünyaya girdi. Böylece ölüm bütün 
insanlara yayıldı, çünkü hepsi günah işledi.” (Romalılar 5:12) 
Dolayısıyla Meryem, Adem’in düşmüş soyundan gelen bir birey 
olarak günahkâr bir doğa miras almıştı. Magnificat’ta Meryem, 
kendi lütuf ihtiyacını kabul eder ve Tanrı’yı “Kurtarıcım” olarak 
adlandırır (Luka 1:47) – bu, günahsız doğmuş birine ait bir ifa-
de değildir. Kutsal Yazılarda, Meryem’in günah yükünden muaf 
tutulduğuna dair hiçbir doğrudan veya dolaylı belirti bulunma-
maktadır. Meryem’in günahı Oğlu tarafından bağışlanmıştır; 
yani günahtan korunarak kurtarılmamıştır. Meryem de insan 
doğasının bir gereği olarak günahkâr olmuş ve kurtuluşu, Me-
sih’in aracılığıyla sağlanmıştır. Bu nedenle, Kutsal Kitap’a göre 
günahı ortadan kaldıran yalnızca Mesih’tir. Meryem’e özel bir 
muafiyet tanımak, Mesih’in evrensel kefaretinin zorunluluğunu 
zayıflatır.

Konuya devam etmeden önce, Ineffabilis Deus belgesinde 
yer alan ifade ve argümanlara kısa bir parantez açarak bazı nok-
taları kısaca ele almak faydalı olacaktır. Papa IX. Pius tarafından 
yayımlanan Ineffabilis Deus adlı belge, Meryem’in “olağanüstü, 
hayranlık uyandırıcı, son derece kutsal ve diğer tüm insanlardan 
farklı” bir varlık olarak kabul edilmesi gerektiğini öne sürer. Bel-
ge, Meryem’in doğuştan günah lekesinden tamamen arındığını 
ve bu nedenle Şeytan’a karşı tam bir üstünlüğe sahip olduğunu 



84 

savunur; bunu, eski yılanın (Şeytan – Ancient Serpent) üstesin-
den tamamen gelecektir ifadesiyle destekler. Belgeye göre Kilise, 
Meryem’in kökenini açıklamak için, Mesih’in Tanrı Sözü’nün 
beden alışını tanımlayan ifadeleri model almıştır. Kutsal Yazı-
lar’ın, ezeli olan Yaratılmamış Tanrı Sözü’nün kökenini anlat-
mak için kullandığı sözcükler, Kilise tarafından Kutsal Bakire 
Meryem’in kökenine de uyarlanmıştır. Zira Katolik Kilisesi’ne 
göre Tanrı, aynı ilahi plan gereği hem Meryem’in kökenini hem 
de Tanrı Sözü’nün beden alışını birbiriyle bağlantılı olarak 
vurgulamıştır. Buradan anlaşılmaktadır ki Meryem, Tanrı Sö-
zü’nün kendisi değil; yalnızca Sözü’nün beden alması ile bağlan-
tılı olarak, Tanrı’nın planında ona eş zamanlı bir köken atfedilen 
bir figür olarak sunulmaktadır. Bu tür bir köken atfetme, kutsal 
yazıların açık ifadesiyle uyumlu değildir; Kutsal Kitap Meryem’i 
seçilmiş bir araç olarak sunar, ancak ona Tanrı’nın ezeli planıyla 
eş zamanlı özel bir köken atfetmez. Ineffabilis Deus, Meryem’e 
ilişkin dogmaların tarih boyunca salt ilahi vahiy ile değil, insan 
çabası ve kilise kurumlarının müdahaleleriyle biçimlendiğini de 
ortaya koyar. Önceki papalar, Roma Kilisesi’nde “Günahsız Do-
ğum Bayramı”nı tesis etme yetkilerini bir övünç kaynağı olarak 
görmüşlerdir: “Apostolik yetkileri sayesinde Roma Kilisesi’nde 
bu bayramı kurmaktan büyük onur duydular.” Bu ifade, dogma-
ların yaygınlaştırılması ve dini ritüellerle pekiştirilmesinin kili-
se yöneticilerinin iradesiyle yürütüldüğünü gösterir. Bayramlar, 
Meryem’in konumunu güçlendirmek amacıyla sistematik bi-
çimde kullanılmıştır: “Uygun bir ayin ve kutlama ile Bakire’nin 
ayrıcalığı ve doğuştan günah lekesinden muafiyeti en belirgin 
şekilde teyit edilmiştir.” Aynı şekilde, Meryem’e gösterilen hür-
metin yaygınlaştırılması için çeşitli yöntemlere başvurulmuştur: 
“Günahların bağışlanması veya şehirlerin, bölgelerin ve krallık-
ların Tanrı’nın Annesi’ni ‘Günahsız Doğum’ ünvanıyla koruyu-
cu olarak benimsemelerine izin verilmesi yoluyla, bu hürmetin 
güçlendirilmesi için her türlü çaba gösterilmiştir.” Bu uygulama-
lar, halkın inanç pratiğini yönlendirmek ve dogmanın toplumsal 



85 

düzeyde yerleşiklik kazanmasını sağlamak amacı taşımaktadır. 
Ayrıca, dini topluluklar ve ayinler aracılığıyla dogmalar kurum-
sal bir kimliğe kavuşturulmuştur: Günahsız Doğum onuruna 
kurulan kardeşlikler, cemaatler, manastırlar, hastaneler, sunak-
lar ve kiliseler, söz konusu dogmanın korunmasına ve yaygın-
laştırılmasına hizmet etmiştir. Dolayısıyla denilebilir ki, Mer-
yem’e dair dogmalar tarih boyunca doğrudan ilahi söz üzerine 
inşa edilmekten ziyade, insan çabası, ritüel uygulamalar ve kilise 
kurumlarının müdahaleleriyle genişletilmiş ve pekiştirilmiş bir 
yapı arz etmektedir. Metni daha akıcı bir Türkçe ile şöyle düzel-
tebiliriz: Önceki uygulamalar onaylanmış ve “Günahsız Doğum 
onuruna uygun bir ayin” yetkiyle teyit edilerek tüm evrensel Ki-
lise’ye yayılmıştır; kutlamalar aracılığıyla dogmanın meşruiyeti 
pekiştirilmiştir. Bu süreç, dogmaların insan eliyle genişletilme-
sini ve bayramlar, ayinler ile ritüeller aracılığıyla toplumsal dü-
zeyde sağlamlaştırılmasını açıkça göstermektedir.

Tarihsel olarak Reformasyon dönemindeki Protestanlar, 
Meryem’in günahsız olduğu iddiasını bütünüyle reddetmişler-
dir. Örneğin Kalvin, Mesih’in günahsız olabilmesi için Mer-
yem’in günahsız doğmuş olmasına gerek olmadığını belirtir; 
çünkü Adem’den gelen günah biyolojik kalıtımdan değil, yasal 
bir hükümle yüklenen bir durumdan kaynaklanır. Kalvin, Trent 
Konsili’nin Meryem’in özel bir ayrıcalıkla hafif günahlardan 
bile muaf bir hayat sürdüğü yönündeki kararına karşılık ola-
rak Augustine ve diğer Kilise Babaları’na atıfta bulunmuş ve 
onların Meryem’i bir istisna olarak göstermeksizin, Adem’in 
soyunu bütünüyle günah içinde tasvir ettiklerini ifade etmiştir. 
Meryem’in statüsünü, bunu kanıtlayacak Kutsal Yazılar’dan bir 
“göksel diploma” olmadan ayrıcalıklı kılma fikriyle de alay et-
miştir. Westminster İnanç Açıklaması gibi tarihsel Reform bel-
geleri, Meryem’in günahsızlığına dair hiçbir iddiada bulunmaz; 
bunun yerine yalnızca Mesih’in, Kutsal Ruh aracılığıyla Bakire 
Meryem’den doğarak günahsız bir yaşam sürdüğünü kabul eder 
ve ikrar eder.



86 

Roma Katolik Kilisesi’nin, Luka 1:28’de meleğin Meryem’i 
“lütufla dolu” (κεχαριτωμένη, kecharitōmenē) olarak selamla-
masını Meryem öğretisinin temel dayanaklarından biri hâline 
getirmesi dikkat çekicidir. Ancak aynı ifadenin benzeri Elçilerin 
İşleri 6:8’de İstefanos için de kullanılır: “İstefanos, lütuf ve kud-
ret dolu (πλήρης χάριτος, plērēs charitos) olarak halk arasında 
büyük belirtiler ve mucizeler yapıyordu.” Buna rağmen Mer-
yem’le ilgili öğretiler –hatta onun adına düzenlenen tespih duası 
gibi ibadet biçimleri– büyük ölçüde Luka 1:28’deki bu tek keli-
me üzerine inşa edilmiştir. Peki, aynı dilsel ve ilahî kavramlarla 
donatıldığı Kutsal Kitap’ta açıkça belirtilen İstefanos için neden 
benzer bir teolojik statü öngörülmemiştir? Her iki metinde de 
“lütufla dolu” olma hâli, kişinin Tanrı’nın kurtarıcı planında-
ki rolünü vurgular. Hem Meryem hem de İstefanos, Tanrı’nın 
egemen ve özgür iradesiyle seçilmiş, O’nun işine hizmet etmeleri 
için özel olarak donatılmış kişilerdir. Metinsel ve etimolojik açı-
dan iki ifade arasında özsel bir fark yoktur: Kecharitōmenē, geç-
mişte verilmiş ve etkisi devam eden bir lütuf durumunu; plērēs 
charitos ise lütfun kişiyi kuşatan ve dolduran niteliğini ifade 
eder. Her ikisi de ilahî kökenlidir ve hizmete yöneliktir.

Protestan yoruma göre, Meryem’e atfedilen “lütufla dolu”-
luk, onun benzersiz bir görevle –Mesih’i dünyaya getirmekle– 
görevlendirilmiş bir hizmetkâr olduğunu gösterir. Bu, onun 
ontolojik olarak değiştiği veya günahsız bir varlık hâline geldiği 
anlamına gelmez; aksine Tanrı’nın seçimi ve lütfuyla donatıldı-
ğını ortaya koyar. Aynı şekilde İstefanos da, kilisenin ilk şehidi 
ve Kutsal Ruh’la dolu bir hizmetkâr olarak benzer bir lütufla 
desteklenmiştir. Dolayısıyla, Kutsal Kitap bağlamında tutarlı bir 
sonuç elde etmek istiyorsak, “lütufla dolu” ifadesinin yalnızca 
Meryem’e özgü, varlıksal bir ayrıcalık olmadığını kabul etme-
miz gerekir. Bu ifade, Tanrı’nın belirli kişileri belirli hizmetlere 
hazırlamak üzere lütfuyla donattığını gösteren dinamik ve iş-
levsel bir gerçektir. Meryem de İstefanos da –farklı ölçülerde ve 
amaçlarla olsa da– aynı ilahî lütuf kaynağından beslenmişlerdir. 



87 

Kutsal Kitap’ın bütünlüğü içinde lütuf hiçbir zaman kişiyi yü-
celtmek için değil, Tanrı’nın egemen amacına hizmet etmek için 
verilir. Bu bağlamda Meryem’e atfedilen özel rol elbette takdir 
edilmeli, fakat bu rol, onu diğer imanlılardan tamamen ayıran 
ontolojik bir üstünlük olarak yorumlanmamalıdır. Sonuçta lü-
tuf, her zaman Tanrı’dan insana doğru akan, hizmete dönüşen 
ve O’nun yüceliğini ortaya koyan bir armağandır.

Soteriyolojik (kurtuluşla ilgili) açıdan bakıldığında, Mer-
yem’in bu şekilde yüceltilmesi yanıltıcıdır. Eğer Meryem’in kur-
tuluşa ihtiyacı yoksa, Mesih’in kurtarıcı işi ne anlam taşır? Kut-
sal Kitap’a göre bütün insanlığın kurtuluşu yalnızca Mesih’in 
kefaretine dayanır; Meryem’in kurtuluş yerine korunma yoluyla 
farklı bir yola ihtiyaç duyduğunu ileri sürmek, bu temeli sarsar. 
Kutsal Kitap, Meryem’in doğumu konusunda sessizdir; dolayı-
sıyla bu konuda getirilen herhangi bir tanım ilahi vahiy değil, 
insan icadı olarak görülmelidir. Bu doktrin, Kutsal Yazılar’da 
hiçbir dayanağı bulunmadığı halde dogma hâline getirilmiş ve 
Kutsal Kitap’ın özündeki müjdeyi bozan bir unsur olmuştur. 
Dolayısıyla, günahsız doğum öğretisi, kutsal metinlerde temeli 
bulunmayan insan ürünü bir ekleme olarak değerlendirilir. Ay-
rıca, herkesin günah işlediği gerçeğiyle ve kurtuluşun yalnızca 
Mesih’e ait olduğu ilkesiyle açık bir çelişki taşır. Kutsal Kitap’ın 
Meryem hakkındaki sessizliği, onun hakkında spekülatif ya da 
mistik yorumlar geliştirmemiz gerektiği anlamına gelmez. Ak-
sine, kutsal metinlerin kurtuluş için gerekli tüm bilgiyi eksik-
siz sunduğu gerçeği, Meryem hakkında bilmemiz gerekenlerin 
zaten Kitap’ta açıkça ifade edildiğini gösterir. Bu nedenle Mer-
yem’in kurtuluş sürecindeki rolü, Kutsal Kitap’taki sessizlikle 
örtüşür; yani kurtuluş doktrini açısından herhangi bir özel rolü 
bulunmadığı teolojik gerçeğiyle uyumludur.

Katolik geleneği, Meryem’in İsa’nın doğumundan önce, do-
ğum sırasında ve doğumdan sonra da bakire kaldığını ileri sürer. 
Ebedî bakirelik (Aeiparthenos) olarak adlandırılan bu öğreti, bazı 
erken dönem Kilise Babalarının yorumlarına dayandırılmış ve 



88 

daha sonraki konsillerde de teyit edilmiştir. Ancak Kutsal Yazı-
lar böyle bir öğretiyi desteklemez. Eski Ahit peygamberlikleriyle 
uyumlu olarak, Matta 1:18–25 ve Luka 1:26–38, yalnızca Mesih’in 
mucizevî bakire doğumunu öğretir. Bunun ötesinde Meryem’in 
sonraki yaşamı hakkında herhangi bir kutsal metin tanıklığı yok-
tur. Matta 1:25’teki, “Oğlunu doğuruncaya dek Yusuf ona dokun-
madı” ifadesi, Mesih’in doğumunun ilahî bir mucize olduğunu 
vurgulamak içindir. Bu, Meryem’in hayat boyu cinsel ilişkiden 
uzak kaldığını değil, Yusuf’un Tanrı’nın buyruğuna boyun eğdi-
ğini göstermektedir. “Doğuruncaya dek” ifadesinden ömür boyu 
bakirelik çıkarmak, metnin doğal anlamını aşan bir yorumdur. 
Kutsal Kitap ayrıca, Meryem’in İsa’dan sonra başka çocuklarının 
olduğunu açıkça bildirir. Matta 13:55–56 ve Markos 6:3, İsa’nın 
dört erkek kardeşinden ve en az iki kız kardeşinden söz eder. Bu 
metinlerde geçen “kardeş” ifadesini “kuzen” olarak yorumlama 
çabası, bağlamla uyuşmaz; çünkü pasaj doğrudan aile ilişkilerini 
işaret eder. Dolayısıyla, Meryem’in ebedî bakireliği öğretisi, ne 
kutsal metinlerden çıkarılabilir ne de Tanrı’nın Sözü tarafından 
doğrulanabilir. Bu öğreti, vahiy temelli bir gerçek değil, insan 
kaynaklı bir gelenektir. Elçi Pavlus, Rab’bin kardeşi Yakup’tan 
söz ederken, Matta ve Markos’un da kullandığı aynı Yunanca 
kelimeyi (adelphos) kullanır. Buna karşılık Pavlus, Barnaba’nın 
kuzeninden bahsederken ise “kuzen” anlamına gelen farklı bir 
kelime (anepsios) tercih etmiştir. Bu durum, “kardeş” ifadesinin 
kuzen değil, biyolojik kardeş anlamında kullanıldığını göster-
mektedir. Matta, birinci bölümde Meryem’in hayatı boyunca ba-
kire kalacağını söylemez; tam tersine, İsa’nın doğumundan sonra 
Yusuf’un onu tanıyacağını (cinsel birliktelik yaşayacaklarını) ima 
eden ifadelere iki kez yer verir (Matta 1:18, 25). Özellikle Mat-
ta 1:25’te İsa’dan sadece “oğul” olarak bahsedilirken, Luka İnci-
li’nde onun “ilkdoğan” oğul (Grekçe: πρωτότοκον, prōtotokon) 
olarak tanımlandığı görülür (Luka 2:7). Bu “ilkdoğan” statüsü, 
ondan sonra başka çocukların geldiği yönündeki yaygın yorumu 
destekler (Textus Receptus, Luka 2:7; Vulgata, Luka 2:7). Dolayı-



89 

sıyla, Kutsal Kitap metninin doğrudan vurgusu Meryem’in ebedi 
bakireliği değildir.

Meryem’in bakire kalmaya dair kutsal bir yemin ettiği dü-
şüncesi reddedilmelidir; nitekim Calvin, Meryem’in ömür boyu 
bakire kalacağına dair söz verdiği fikrini açıkça “temelsiz ve ta-
mamen saçma” olarak nitelendirir. Meryem’in böyle bir yemin 
edip ardından Yusuf ile evlenmesi çelişki ve evliliğin itibarsız-
laştırılması olurdu. Bu sebeple ebedi bakirelik doktrini, Kutsal 
Yazılara dayanmayan ve sonradan gelişmiş bir gelenek olarak 
görülür. İsa’nın “kardeşleri ve kız kardeşleri”nden söz eden (ör. 
Markos 6:3) ayetler Reformcular arasında farklı yorumlansa da 
–bazıları bunları Meryem’in biyolojik çocukları, bazıları ise ku-
zenler veya yakın akrabalar olarak değerlendirir– sonuç değiş-
mez: Meryem’in bakireliği, İsa’nın beden alması için Tanrı’nın 
lütuf planında bir araçtır; fakat onun evlilik durumu iman açı-
sından belirleyici değildir. Dolayısıyla ebedi bakirelik doktrini, 
Kutsal Yazılar’ın öğretmediği bir şeyi metne zorla yükleyen ge-
reksiz bir çıkarımdır. Yalnızca Mesih ilkesini benimseyen Pro-
testanlar, Meryem’in bakireliğini Kutsal Yazılar’ın ortaya koydu-
ğu sınırın ötesinde yüceltmez; aksi takdirde onu Mesih’in eşsiz 
aracılığıyla yarışacak yarı-kutsal bir konuma taşımış olurlar. 
Üstelik Kutsal Kitap’ın doğrudan ya da dolaylı olarak sınırlarını 
çizmediği ve kurtuluşla hiçbir ilgisi olmayan bir konu hakkında 
dogma üretmek, hem işlevsizdir hem de sorgulanmaya açıktır: 
Böylesi bir öğretinin benimsenmesi, Tanrı’nın mutlak görkemi-
ne yönelen iman yerine bireysel öznelliği tatmin eden, Katolik 
Kilisesi’nin kurumsal otoritesini pekiştiren ve dinsel yetkiyi be-
lirli kurumlar aracılığıyla konsolide eden bir mekanizma işlevi 
görüyor olabilir mi?

Katolik Kilisesi’nin tarihsel süreçte doktrin üretme meka-
nizmaları, yalnızca dini bir otorite kurma çabası olarak değil, 
aynı zamanda toplumsal ve iktidarla ilgili düzeni güçlendirme 
ve sürdürme aracı olarak da görülebilir. Bu mekanizmalar, bi-
reysel öznelliğin hangi koşullarda ve hangi araçlarla Tanrı’ya 



90 

yöneleceğini düzenleyerek, dini otoritenin merkezî ve hiyerar-
şik bir yapı aracılığıyla tek elde toplanmasını sağlar. Doktrinel 
üretim, inanç konularında mutlak çerçeveler oluşturmakla kal-
maz, aynı zamanda kitleleri belirli dogmatik ve ritüelci kalıplar 
içinde konumlandırarak kurumsal iktidarın sürekli olarak ye-
niden üretilmesine hizmet eder. Kilise, kutsal metinleri kendi 
otoritesinin temel referansı olarak öne sürerken, tarih boyunca 
geliştirilen çeşitli doktrinler—ebedî bakirelik, günahsız doğum 
ve Meryem’e atfedilen diğer ayrıcalıklar gibi—Kutsal Kitap’taki 
açıklamaları aşarak kurumsal yapının kendi gücünü yazılı me-
tin ve kutsal metin aracılığıyla alternatif bir otorite odağı ola-
rak sunmasına olanak sağlar. Bu süreç, merkezî otoritenin hem 
bilgiyi kontrol etme hem de semboller aracılığıyla baskı kurma 
kapasitesini artırır; sonuç olarak inananlar, doğrudan Tanrı ile 
ilişki kurmak yerine kurumsal aracılık ve dogmatik onay meka-
nizmalarına tâbi kılınır. Kilise, kutsal metinleri ve tarihsel teo-
lojik birikimi kendi hiyerarşisi içinde yorumlayarak ilahî otorite 
ile kurumsal merkezî yönetimin meşruiyetini birbirine bağlar ve 
Kutsal Kitap’a dayanmayan öğretiler, hem ruhsal hem de top-
lumsal gücü pekiştiren araçlar hâline gelir. Merkezî otoritenin 
dogmalar aracılığıyla temsil edilmesi, toplumsal itaatin şekillen-
mesini sağlar ve bireyin Tanrı ile doğrudan ilişki kurma olana-
ğını sistemli biçimde sınırlar.

Meryem’in, beden almış Oğul’un annesi olduğu inkâr edi-
lemez. Ancak teolojik ifadelerde, Kutsal Yazılar’ın ötesine geçip 
saygıda aşırılığa kaçabilecek veya yanlış anlaşılmalara yol açabi-
lecek bir dil kullanmaktan kaçınılmalıdır. Meryem’e “Tanrı’nın 
Annesi” denmesi teolojik açıdan risklidir; zira bu, tıpkı “Tan-
rı’nın kanı, başı veya ölümünden söz etmek” gibi sakıncalı bir 
durum oluşturur. Calvin, Institutes (II, 14, §4) adlı eserinde, 
“Meryem’in Tanrı’nın Annesi olarak anılmasının yerinde oldu-
ğunu, çünkü Mesih’in hem Tanrı hem insan olarak taşıdığı be-
deni ondan aldığını” kabul eder; ancak aynı zamanda hurafelere 
karşı uyarır ve bu ünvanın yalnızca Mesih’in kişiliğinin birliğini 



91 

vurgulamak için kullanılması gerektiğini, Meryem’i yüceltmek 
veya ona tapınma düzeyinde bir bağlılık geliştirmek amacı ta-
şımaması gerektiğini belirtir. Calvin’in ifadesiyle, “Meryem’i 
Tanrı’nın annesi diye adlandırmak, sadece cahilleri hurafelere 
daha fazla bağlamaya yarar.” Özetle, Mesih gerçekten Tanrı’dır 
ve Meryem O’nun insanlığının annesidir; ancak Meryem’e yal-
nızca Üçlü Birlik’e ait sıfatlar yüklemek, ibadetin yanlış yönlen-
mesine sebep olabilir.

Westminster İnanç Açıklaması, İsa’nın “Bakire Meryem’den 
doğduğunu” belirterek Meryem’in annelik rolünün kutsallığını 
dolaylı olarak tanır; ancak ona hiçbir şekilde ilahi bir statü at-
fetmez. Kutsal Yazılar’ın belirlediği sınırlar içinde kalarak Mer-
yem’i onurlandırmalı, fakat bu onuru yalnızca onun iman ve 
itaat örneğine dayandırmalı; onu bir aracı veya kurtarıcı konu-
muna yerleştirmemeliyiz. Reform geleneği, Theotokos ünvanını 
bir tapınma nesnesi olarak reddeder ve yalnızca Mesih ilkesini 
korur: Kurtarıcı yalnızca İsa’dır, Meryem değil. Bu sebeple Pro-
testanlar, İsa’nın tam anlamıyla Tanrı olduğunu kabul etmekle 
birlikte, Meryem kültünü kesinlikle benimsemezler. Calvin ve 
diğer reformcular, Efes Konsili’nin Mesih’in tanrısal doğasına 
dair öğretisini onaylamış, ancak Meryem etrafında oluşan aşırı 
yüceltici dindarlık biçimlerinden özenle kaçınmışlardır. Refor-
mcu bakış, Meryem’in Kutsal Yazılar’daki yerini—İsa’nın ba-
kireden doğmuş annesi olarak—kabul eder; fakat onu yarı-ilahi 
bir mertebeye çıkaran, sonradan oluşmuş Mariolojik öğretileri 
reddeder.

Katolik öğretisinde Meryem’in Göğe Yükselişi (Assumpti-
on), Papa XII. Pius tarafından 1950’de yayımlanan Munificentis-
simus Deus adlı belgeyle dogma hâline getirilmiş ve Meryem’in 
bedeni ve ruhuyla birlikte göğe alındığı resmen ilan edilmiştir. 
Ancak bu öğretinin Kutsal Yazılar’da hiçbir dayanağı bulun-
mamaktadır. Ne Eski ne de Yeni Ahit’te Meryem’in ölümünden 
sonraki akıbetine veya bedensel olarak göğe yükseltildiğine dair 
en ufak bir ima dahi yer almaz. Kutsal Kitap yalnızca Mesih’in 



92 

dirilişini ve göğe yükselişini vurgular; dolayısıyla bu tür insan 
kaynaklı gelenekler, Kutsal Yazılar’ın nihai yeterliliği ilkesini ze-
deler. Meryem’le ilgili her öğreti, 1 Timoteus 2:5’teki “Tek Aracı 
Mesih’tir” ilkesiyle sınanmalıdır. Onu ayrı bir lütuf kaynağı veya 
aracı olarak konumlandıran her anlayış reddedilmelidir. Göğe 
Yükseliş dogması, Meryem’e olağanüstü bir statü atfederek Me-
sih’in tek kurtarıcı olarak benzersiz konumunu zedeler. Pratikte 
bu öğreti, Meryem’in dirilişini adeta Mesih’inkine paralel veya 
özel kılarak, onun kurtarıcı rolünü gölgeleyebilecek bir anlam 
yüklenmesine yol açar. Bu tür öğretiler, vahiy değil, sonradan 
oluşmuş insani geleneklerdir ve Meryem’i yarı-ilahi bir konuma 
yükselterek İsa Mesih odaklı müjdeyi zayıflatma riski taşır.

Katolik teolojisinde Meryem figürü, tarihsel süreç içinde 
Kutsal Yazılar’daki yalın ve mütevazı tasvirinden oldukça fark-
lı, karmaşık bir role evrilmiştir. Bu dönüşüm, Kutsal Kitap’ta 
imanlı ve alçakgönüllü bir kadın olarak tanıtılan Meryem’in, 
zamanla âdeta ilahî bir statüye yükseltilerek aracı ve şefaatçi 
konumuna getirilmesinin öyküsüdür. Bu gelişim özellikle Orta 
Çağ’ın mistik teologlarının katkılarıyla derinlik kazanmıştır. 
Hildegard von Bingen (1098–1179), görümlerinde Meryem’i yal-
nızca “Yeni Havva” olarak değil, aynı zamanda tüm yaratılışa 
nüfuz eden kozmik ve eskatolojik bir dişil ilke olarak resmeder. 
Ona göre Meryem, “Sapientia”nın (İlahi Bilgelik) beden almış 
hâli, evrenin sırlarını taşıyan ve Kilise’nin öncü bir simgesi olan 
“Ecclesia”nın cisimleşmiş temsilidir. Hildegard’ın bu yorumu, 
Meryem’i bireysel kimliğinin ötesine taşıyarak neredeyse meta-
fizik bir düzleme yerleştirir.

Hildegard bu yaklaşımında yalnız değildi. Clairvaux’lu 
Bernard (1090–1153) vaazlarında Meryem’i “Şefaatçi” (Mediat-
rix) ve insanlıkla Tanrı arasında bir “Köprü” olarak yücelterek, 
onun aracılık rolünün halk inanışında yaygınlaşmasında etki-
li oldu. Daha da ileri giden Lausanne’lı Amadeus (1110–1159), 
Meryem’in bedenen göğe yükselişine dair açıklamalarıyla göğe 
alınma doktrininin teolojik zeminine katkıda bulundu. 13. yüz-



93 

yılda yaşayan Fransisken teolog ve şair Jacobus de Voragine ise 
Altın Efsane (Legenda Aurea) adlı eserinde, Kutsal Yazılar’da 
bulunmayan birçok efsanevi anlatıyı derleyip yaygınlaştırarak 
Meryem’in halk dindarlığındaki yerini iyice pekiştirdi.

Bu Orta Çağ mirası, günümüz feminist teologları (örneğin 
Elisabeth Schüssler Fiorenza, Rosemary Radford Ruether, Eliza-
beth A. Johnson) tarafından yeniden değerlendirilerek farklı bir 
perspektifle yorumlanmıştır. Söz konusu teologlar, geleneksel 
Meryem anlayışını, kilisenin ataerkil yapısını pekiştiren pasif ve 
itaatkâr bir kadın modeli dayattığı gerekçesiyle eleştirir. Ancak 
aynı zamanda, Meryem figürünü “tanrısal dişil” (divine femini-
ne) ile özdeşleştirerek, kadınlar için güçlendirici ve özgürleştirici 
bir teolojik sembol olarak yeniden yorumlama çabası içindedirler.

Kutsal Kitap teolojisi ise, hem tarihsel hem de çağdaş bu ge-
lişmeleri Kutsal Yazılar’ın normatif otoritesi ışığında eleştirel 
bir şekilde değerlendirir. Bu yaklaşıma göre Meryem’e atfedilen 
yüksek ünvanlar ve roller –Kraliçe, Şefaatçi, Kozmik Sembol– 
aslında Kutsal Kitap’ta yalnızca Tanrı’ya ve Oğlu İsa Mesih’e ait 
olan isimler, sıfatlar ve işlevlerdir. Meryem’in “Göklerin Krali-
çesi” olarak taçlandırılması, günahsız doğumu, göğe yükselişi 
ve özellikle aracılık rolü, yalnızca Kutsal Yazılara dayanan te-
ologlara göre Mesih’in benzersiz ve yeterli aracılığını gölgele-
mekte ve “Yalnızca İsa” (Solus Christus) ilkesinden bir sapma 
tehlikesi oluşturmaktadır. Pavlus’un sözleriyle: “Çünkü Tanrı 
tektir; Tanrı’yla insanlar arasında tek bir aracı vardır, o da insan 
olan ve kendisini herkes için fidye olarak sunmuş bulunan Mesih 
İsa’dır.” (1. Timoteos 2:5-6).

Protestanların, Katolik geleneğinde Meryem’e gösterilen 
derin bağlılığı anlamakta zorlanmaları anlaşılır bir durumdur. 
Zira bu bağlılık, Kutsal Kitap’ın kurtuluş anlayışıyla temelde 
uyuşmamaktadır. Meryem’in bu denli yüceltilmesi, onu sadece 
saygıdeğer bir iman örneği olmaktan çıkarıp âdeta göksel hiye-
rarşide özel bir mevkiye yerleştirir ve ona insanlık açısından en 
yüce konumu atfeder. Bu anlayışın ardında, Meryem’in Mesih’in 



94 

annesi olması dolayısıyla O’nun üzerinde benzersiz bir nüfuz sa-
hibi olduğu inancı yatar. Ayrıca, annelik vasfı nedeniyle İsa’ya 
kıyasla daha şefkatli ve daha kolay ulaşılabilir olduğu düşünülür. 
Böylece İsa’da bulunmadığı varsayılan bir yakınlık ve sıcaklık, 
Meryem’de aranır. Orta Çağ anlatılarında bu ikilik açıkça gö-
rülür: Meryem “Merhamet Kraliçesi”, Mesih ise “Adalet Kralı” 
olarak resmedilmiştir. Buna göre Mesih, kutsallığıyla ulaşılmaz 
bir yücelik taşırken, Meryem insanla Tanrı arasında aracı bir rol 
üstlenmiştir. Ancak bu düşünce, aslında Mesih’in kimliği hak-
kında ciddi bir yanılgı taşır. Zira İsa’nın beden almasının anlamı 
gözden kaçar; sanki O’nun ilahî doğası, insanî doğasını sınır-
landırıyormuş gibi varsayılır. Bu durumda, tamamen insan olan 
Meryem’in zorunlu bir aracılık işlevi gördüğü fikri ortaya çıkar. 
Oysa Kutsal Kitap’a göre bu, Mesih’in kişiliğine ve aracılığına 
doğrudan aykırıdır. Çünkü İsa, günahsız olmasına rağmen her 
yönden bizimle aynı denenmelerden geçmiş, kusursuz bir başkâ-
hindir. Dolayısıyla Meryem’e atfedilen aracılık rolü, Mesih’in tek 
ve yeterli aracılığını gölgelemekten öteye gitmez.

Roma Katolik geleneğinde Meryem’e duyulan bağlılığın ta-
rihsel gelişimi, hem Kutsal Yazılar’ın otoritesinden hem de yal-
nızca İsa Mesih’e ait olan aracılık görevinden kayda değer bir 
sapma olarak değerlendirilir. Bu teolojik çizginin kaynağı Kutsal 
Kitap metinleri değil, ikinci yüzyılda yaşamış erken dönem ki-
lise babalarının yorumlarıdır. Örneğin İskenderiyeli Origenes, 
İsa’nın kardeşlerinin Yusuf’un önceki evliliğinden olduğunu öne 
sürerek Meryem’in sürekli bakireliği (semper virgo) doktrinini 
savunmuş ve böylece Kutsal Yazılar’da açık dayanağı bulunma-
yan bir öğretiyi kilise geleneğine yerleştirmiştir. Kısa süre sonra 
Lyon’lu İrenaeus da benzer şekilde, Adem-Mesih paralelini ka-
dın cinsiyetine uyarlayarak Meryem’i “Yeni Havva” olarak ta-
nımlamış ve onu insanlığın kadın üzerinden sembolik olarak 
yeniden temsil edilişinin bir figürü hâline getirmiştir. Marioloji-
nin tarihsel gelişimi, özünde Mesih’e özgü niteliklerin sistematik 
olarak annesine aktarılması üzerine inşa edilmiştir. Buradaki 



95 

mantık zinciri hep aynı kalıbı izler: Eğer İsa Aracı ise, Meryem 
de aracıdır; İsa Kral ise, Meryem de Kraliçe’dir; İsa günahsız ise, 
Meryem de lekesiz bir doğumla günahsız yaratılmış olmalıdır. 
Ne var ki Kutsal Yazılar’da temeli bulunmayan bu kıyaslama, 
zamanla Katolik dogmalarına dönüşmüştür. Ortaya çıkan tablo, 
Mesihbilim’in tek başına yeterli görülmediği; Marioloji ile ta-
mamlandığı, ancak nihayetinde onun gölgesinde kaldığı yönün-
dedir. Mesih’in kâhinliğinin ve insanlığının mutlak yeterliliği, 
zamanla, annelik vasfıyla daha ‘yakın’ ve ‘erişilebilir’ görülen 
Meryem’i bir aracı olarak kullanma fikrinin gölgesinde kalmış-
tır. Bu dogmatik eğilim, Meryem’i merkeze alan bir dindarlıkla 
birleşince, Katoliklerin dualarının büyük bir kısmı Meryem’e 
yönelmiştir. Meryem’e atfedilen bu önem, II. Vatikan Konsili’nin 
ona resmen “Şefaatçi”, “Yardımcı” ve “Aracı” gibi ünvanlar ver-
mesiyle daha da güçlenmiş ve kurumsal bir kimlik kazanmıştır. 
Süreç içinde, başlangıçta İsa’nın tanrısal kimliğini vurgulamak 
amacıyla kullanılan “Tanrı’nın Annesi” (Theotokos) ünvanı, za-
manla özgün Mesihbilimsel çerçevesinin dışına taşmıştır. Özel-
likle Mesih’e özgü olan aracılık, şefaat ve savunuculuk gibi rolle-
rin Meryem’e atfedilmesi, kıyaslamalı bir mantıkla yeni ünvan-
ların doğmasına neden olmuştur. Bu gelişme, Kutsal Yazılar’da 
vurgulanan Mesih’in tek ve yeterli aracılığı temelinden uzakla-
şarak, bağımsız bir Meryem öğretisinin (Marioloji) gelişimine 
zemin hazırlamıştır.

Bu maneviyat, insanın güçlü bir anne figürüne duyduğu de-
rin psikolojik ihtiyacı yansıtır. Ancak bu durum, pratikte Tan-
rı’nın Baba oluşunun ve Mesih’in aracılığının, insan yüreğinin 
en derin ihtiyaçlarını karşılamakta yetersiz görüldüğü anlamına 
gelir. Dolayısıyla bu sistemin içinde yaşayan insanlara Müjde’yi 
sunmak, yalnızca teolojik bir düzeltme değil, aynı zamanda de-
rin bir ruhsal ve pastoral mücadele niteliği taşır. Zira yalnızca 
Mesih’e yönelmek, birçok kişi için özgürleşme değil, neredeyse 
annesini reddetmek gibi algılanır. Bu yüzden yapılması gereken, 
Meryem’in Kutsal Kitap’taki gerçek konumunu yeniden hatırlat-



96 

maktır: Onu Rab’bin sadık bir hizmetkârı olarak saygıyla an-
mak, ama Mesih’in mutlak üstünlüğünden en küçük bir taviz 
vermemek.

Roma Katolik geleneğindeki Meryem anlayışının tarihsel 
gelişimi, Kutsal Yazılar’ın özlü ve dengeli tanıklığından belir-
gin bir sapma olarak değerlendirilir. Bu anlayış, elçisel dönemde 
bulunmayıp, kilise tarihinin ilk yüzyıllarında Kutsal Kitap dışı 
bir takdir ve hayranlık biçimi olarak ortaya çıkmıştır. Zamanla 
Meryem’e duyulan bu saygı, neredeyse bir kült düzeyine ulaşmış, 
Roma Katolik maneviyatının merkezine yerleşmiş ve nihayet 
resmi kilise doktrinleri halini almıştır. Bu süreç, öncelikle Mer-
yem’in kalıcı bakireliği doktriniyle başlamış; ardından kurtuluş-
ta yardımcı bir role sahip olduğu fikriyle genişlemiş ve sonunda 
yalnızca Mesih’e ait olan ünvanlar ve ayrıcalıklar ona atfedilmiş-
tir. Dolayısıyla bu Marioloji, Mesihbilim’den hatalı bir türetmey-
le ortaya çıkan tarihsel bir olgudur. Sanki Oğul’a layık görülen 
saygı, aynı mantıkla annesine de aktarılabilirmiş gibi bir yakla-
şım benimsenmiş; oysa sadece Mesih’e özgü olan bu niteliklerin 
Meryem’e uygulanması, temel teolojik gerçeklerden bir sapmadır.

İtalyan rahip ve teolog Peder Luigi Gambero, Mary and the 
Fathers of the Church: The Blessed Virgin Mary in Patristic 
Thought (Kilise Babalarında Meryem: Patristik Düşüncede Kut-
sal Bakire Meryem) adlı eserinde, erken dönem Kilisesi’nin Mer-
yem’e yaptığı vurguyu bilinçli olarak sınırlandırdığını ileri sürer. 
Ona göre bu durum, yaygın pagan ana tanrıça kültleriyle—Mag-
na Mater, Kibele, İsis veya Diana gibi—yaşanabilecek bir inanç 
karışıklığını önlemeyi amaçlamaktadır. Gambero ayrıca, Eski ve 
Yeni Ahit’te, özellikle müjde kitapları ve elçilerin mektuplarında 
Meryem hakkındaki sessizliğe mistik bir anlam yükleyerek, bu-
nun Tanrı’nın gizli planının bir parçası olarak anlaşılabileceğini 
savunur. Ona göre bu sessizlik dahi ilahi bir amaca hizmet eder.

Gambero, bu sessizliği Antakyalı Ignatius’un İsa için kullan-
dığı “sessizlikten çıktı” ifadesiyle kıyaslayarak, Kilise’nin Kutsal 
Bakire hakkındaki suskunluğunu benzer bir temelde açıklama-



97 

ya çalışır. Ancak, Apostolik Babalar’ın yazılarında Meryem’den 
nispeten az söz edilmesini dönemin kültürel veya dini bağlamıy-
la açıklamaya çalışan bu yaklaşım sorunludur. Zira Tanrı’nın 
hakikati, insan kültürüne, hâkim dini uygulamalara veya top-
lumsal zihniyetlere bağımlı değildir. İlahi gerçekler, her çağda 
ve her kültürde, insan idrakinin tüm sınırlarına rağmen daima 
üstün gelir, zafer kazanır ve değişmez kalır.

Eğer Tanrı bir şeyi kurtuluş veya iman için gerekli görmüş 
olsaydı, o mesaj—kültürel olarak kabul edilebilir olsun ya da 
olmasın—Kutsal Yazılar’da açıkça vahyedilir ve elçiler tarafın-
dan sadakatle aktarılırdı. Meryem hakkında daha az bahsedil-
mesinin nedenini, erken dönem Hristiyanların pagan ana tan-
rıça kültleriyle karışma endişesine bağlayan argüman, Kutsal 
Ruh’un elçileri yönlendirme gücünü ve vahyin berraklığını ha-
fife almaktadır. Tanrı, imanlıların Meryem hakkında—kurtulu-
şumuzla bağlantılı—temel gerçekleri bilmelerini isteseydi, hiçbir 
kültürel ortam veya dönemin düşünsel şartları bu vahyin ortaya 
çıkmasını engelleyemezdi.

Nitekim elçiler, müjdeyi yaymanın rahatsızlık yaratması, 
kafa karışıklığı doğurması veya düşmanlığa yol açması söz ko-
nusu olsa da, Tanrı’nın sözünü cesaretle ilan etmekten geri dur-
madılar (Elçilerin İşleri 5:29; 1. Korintliler 1:23–24). Ruh’a olan 
bu bağlılıkları, Tanrı’nın hakikatinin insanın hassasiyetleriyle 
sınırlanamayacağını gösterir. Aynı şekilde, sessizliğin Tanrı’nın 
gizli planının bir parçası olduğunu öne süren mistik argüman da 
oldukça yetersiz ve hatta tutarsızdır. Tanrı elbette gizemli şekil-
de çalışır; ancak Kutsal Yazılar açık ve yeterlidir: Tanrı’nın Sözü, 
iman ve kurtuluş bilgisi açısından gerekli olan her şeyi beyan 
etmiştir (2. Timoteos 3:16–17). Temel doktrinler belirsizliğe veya 
kültürel koşullara terk edilemez.

Kutsal Yazılar’ın herhangi bir konuda sessiz kalması, kurtu-
luş için gerekli olan gerçeklerin eksik bırakıldığı anlamına gel-
mez. Şu soru sorulmalıdır: Eğer Meryem’le ilgili doktrinler—
Katolik öğretisinde savunulduğu gibi—iman ve kurtuluş için 



98 

bu kadar merkezî olsaydı, neden Tanrı bunları Kutsal Yazılar’da 
açıkça belirtmedi? Neden en erken kilise babaları bile bu konu-
larda sessiz kaldı? Tanrı’nın, pagan kültürlerin Hristiyan inancını 
şekillendirebileceğinden habersiz olduğu düşünülebilir mi? Ya da 
gelecek nesillerin net bir öğretiye ihtiyaç duyacağını öngöremedi 
mi? Dahası, eğer o dönemde erkek figürlere tapınma eğilimi yay-
gın olsaydı, acaba Kutsal Kitap’ta Mesih hakkında da bu denli az 
bilgi mi bulacaktık? Asıl mesele şudur: Tanrı’nın değişmeyen ve 
yetkin bildirisi olan İlahî vahiy, insan kültürünün etkisiyle veya 
dönemin toplumsal zihniyetleriyle sınırlandırılamaz.

Kutsal Yazılar’da Meryem’in tasviri, derin bir saygı barın-
dırmakla birlikte, ölçülü bir yaklaşımı da korur. Onun Tanrı’nın 
kurtarıcı planındaki önemli rolünü takdirle vurgular, fakat ona 
aracılık gibi özel bir konum atfetmez. Meryem, kişisel bir üs-
tünlüğünden dolayı değil, tamamen Tanrı’nın egemen iradesi 
uyarınca, İsa’nın annesi olarak seçilmiş sıradan bir genç kadın 
olarak sunulur. Tanrı’nın vaatlerine sadakatle bağlı, yaşamını 
riske atmaya hazır ve toplumsal şüphe ve muhalefetle karşılaş-
maya razı bir imanlı olarak betimlenir. Kutsal Kitap, onu gü-
nahsız bir kahraman olarak değil; şaşkınlık, tereddüt ve hatta 
oğlunun hizmeti karşısında zaman zaman anlayamama ve utanç 
duyguları yaşayan sıradan bir inanan olarak aktarır. Kutsal Ki-
tap anlatılarının sonunda Meryem, öğrenciler arasında sadık bir 
izleyici olarak yerini alır; Pentekost günü Kutsal Ruh’u bekle-
yen dua topluluğunun içinde üst odada bulunur. Elçilerin İşle-
ri’nin ikinci bölümünden itibaren Meryem’in adı artık anılmaz; 
Havari Pavlus onu doğrudan zikretmez, yalnızca Galatyalılar 
4:4’te tipolojik bir ifadeyle (kadından doğan) atıfta bulunur. Bu 
durum, Tanrı’nın ona yüklediği görev tamamlandıktan sonra 
Meryem’in anlatının merkezinden çekildiğini ve odak noktası-
nın tamamen Rab İsa Mesih’e döndüğünü gösterir. Kutsal Yazı-
lar, Meryem’i iman ve itaat örneği olarak yüksek bir saygıyla ele 
alır, ancak sonraki geleneklerde ortaya çıkan aşırı yüceltmelerin 
önüne geçecek net sınırlar da belirler.



99 

Meryem’in bedenen göğe alınması ve günahsız doğum dog-
malarının gelişimi, Kutsal Kitap temelli iman anlayışı ve havarî 
gelenekten açık bir sapmayı temsil eder. Tarihsel veriler, Mer-
yem’in bedeninin göğe alındığı düşüncesinin ilk kez 4. ya da 5. 
yüzyılda heterodoks ve agnostik kaynaklarda ortaya çıktığını, el-
çisel tanıklık veya kanonik Kutsal Yazılar’dan köken almadığını 
ortaya koymaktadır. Kutsal Yazı’da veya erken dönem tarihî bel-
gelerde hiçbir temeli olmayan bu inancın, 1950’de Papa XII. Pius 
tarafından yanılmaz dogma olarak ilan edilmesi ve reddedenlerin 
ilahî yargıya uğrayacağı yönündeki ifadeler ciddi tartışmalar do-
ğurmuştur. Kilise tarihinin ilk dört yüzyılı boyunca hiçbir kayna-
ğa dayanmayan, göğe alınan kişilerle ilgili patristik listelerde dahi 
bulunmayan bir öğretinin imanî zorunluluk hâline getirilmesi, 
kilise otoritesinin aşırı kullanımına işaret etmektedir. Benzer bi-
çimde, Meryem’in ana rahmine düştüğü andan itibaren aslî gü-
nahtan korunmuş olduğunu ileri süren günahsız doğum dogması 
da Kutsal Yazılar tarafından desteklenmemektedir. Yeni Ahit’te 
böyle bir inanca dair hiçbir iz bulunmazken, Yuhanna Chrysos-
tom ve Origen gibi önde gelen Kilise Babaları dahi Meryem’e ah-
lâkî kusurlar atfetmekte bir sakınca görmemiştir. Bu durum, söz 
konusu dogmanın havarî gelenekle bağdaşmadığını açıkça göster-
mektedir. Tanrı’nın vahyedilmiş Sözüne dayanmayan ve elçilerce 
bilinmeyen bu sonradan eklenmiş öğretilerin iman için bağlayıcı 
hâle getirilmesi, yalnızca Kutsal Yazı’nın doktrinlerdeki üstün ve 
yeterli otoritesini gölgeleyen bir gelişme olmuştur.

Roma Katolik öğretisinde Meryem’in İsa’ya aracılık etmesi 
gerektiği düşüncesi, Kutsal Yazıların yanlış yorumlanmasına 
dayanan ve Mesih’in tek aracılık görevini gölgeleyen bir yak-
laşımdır. Bu anlayış çoğunlukla Yuhanna 2’deki Kana düğünü 
anlatısına dayandırılır; ancak burada Meryem’in rolü, Katolik 
öğretinin iddia ettiği gibi onaylanmak yerine, bilinçli bir şekilde 
sınırlandırılır. İsa’nın Meryem’e hitabı samimi bir “anne” değil, 
mesafeli ve resmi bir “kadın” ifadesidir; aynı ifade çarmıhta da 
tekrarlanarak aralarındaki ilişkinin değiştiğini gösterir. Bu du-



100 

rum, İsa’nın artık aile bağlarına dayalı bir itaat ilişkisini sürdür-
mediğini, yalnızca Baba’nın iradesine bağlı olduğunu ortaya ko-
yar. Ayrıca “Benden ne istiyorsun? Benim saatim henüz gelme-
di” sözleri, Tanrı’nın işinin yalnızca Tanrı’nın belirlediği zaman 
ve yetki çerçevesinde gerçekleştiğini, hiçbir insan müdahalesine 
bağlı olmadığını net biçimde ifade eder. Buradaki ifade, İbrani 
dilinde “Bu konuda bizim ne ortak noktamız var?” anlamına ge-
lir ve Meryem’in oğluna yön verme konusundaki girişimlerinin 
geçersizliğini ortaya koyar. İsa’nın Meryem’e “kadın” diye hitap 
etmesi, onu “ikinci Havva” olarak yüceltme amacı taşımaktan 
ziyade, Meryem’in de tıpkı diğer insanlar gibi Havva’nın güna-
hı nedeniyle kurtuluşa muhtaç olduğunu hatırlatır. Bu an, Mer-
yem’in annelik otoritesinin sonunu işaretler; artık o, biyolojik 
bir anne olarak değil, diğer tüm insanlar gibi Tanrı’nın Oğlu’yla 
iman yoluyla ilişki kurmak durumundadır. Kutsal Kitap’ın diğer 
pasajları da bu yorumu teyit eder: Matta 12’de İsa, ailesini kan 
bağıyla değil, Tanrı’nın iradesini yerine getirenlerle tanımlar; 
Luka 11’de ise kutsama, Meryem’in biyolojik anneliğine değil, 
Tanrı’nın Sözü’nü dinleyen ve itaat edenlere yöneltilir.

Dolayısıyla Meryem’in İsa’yı ikna etme ya da aracılık etme 
konusunda sürekli ve ayrıcalıklı bir göreve sahip olduğu iddiası, 
Kutsal Yazıların tanıklığıyla doğrudan çelişir. Kutsal Kitap açık-
ça Mesih’in tek aracımız ve Başkâhinimiz olduğunu, iman eden 
herkesin hiçbir aracıya ihtiyaç duymadan doğrudan O’na yakla-
şabileceğini öğretir; Mesih’in aracılığı insan müdahalesine veya 
yönlendirmesine bağlı değildir. Bu nedenle kurtuluş ve Tanrı 
ile ilişki yalnızca Mesih aracılığıyla güvence altına alınmıştır ve 
O’nun benzersiz görevi hiçbir yaratılmış varlıkla paylaşılamaz. 
Katolik geleneğinde Meryem’e aracılık rolü yükleyen bağlılık 
sistemi ise aslında tam tersi bir mesaj veren Kana düğünü an-
latısının yanlış yorumlanmasına dayanmaktadır; çünkü Kutsal 
Yazılar Meryem’e Mesih’in hizmetinde resmi bir rol atfetmez. 
Buna karşılık Reform geleneği, her inananın yalnızca Mesih ara-
cılığıyla Tanrı’ya eşit erişime sahip olduğunu savunurken, aynı 



101 

zamanda Meryem’i Rab’bin annesi olarak saygıyla anar ve iman 
ile itaattaki örnekliğiyle yüksek takdir gösterir. Theotokos ünva-
nı da bu bağlamda Mesih’in tam Tanrılığını teyit eden zorunlu 
bir teolojik ifade olarak kabul edilir, fakat Meryem’e bağımlı bir 
bağlılığın temeli yapılmaz. Esas mesele, bütün öğreti ve uygula-
maların Kutsal Yazı’nın nihai otoritesine uygun olmasıdır; aksi 
hâlde, Tanrı’ya özgü olan bir niteliğin bir yaratığa atfedilmesi 
putperestliğe varan bir sapmaya yol açar.

Yalnızca Kutsal Kitap ilkesine bağlılık, Meryem’in Kalıcı 
Bakireliği dogmasına ilişkin doğal bir sorgulama doğurur; çün-
kü ne Kutsal Yazı ne de tarihsel kaynaklar bu öğretinin bütün 
imanlılar için bağlayıcı bir dogma olarak benimsenmesini haklı 
kılacak ölçüde güçlü bir temel sunar. Erken dönem kilise yazarla-
rının görüşleri de aynı çizgide değildir; nitekim Tertullian, Mer-
yem’in başka çocukları olabileceğini öne sürerek bu öğretinin 
sürekliliğini zayıflatmıştır. Bu nedenle Kalıcı Bakirelik, havarî 
geleneğinin doğal bir uzantısı olmaktan çok, sonradan eklenmiş 
bir öğreti izlenimi vermektedir. Daha sonraki dönemlerde ilan 
edilen Günahsız Doğum ve Meryem’in bedeniyle göğe alınması 
dogmaları ise çok daha tartışmalıdır; zira bunlara dair açık bir 
tanıklık ne Kutsal Yazı’da ne de erken dönem kilise babalarının 
eserlerinde görülür. Aksine, Origen, Basil ve Yuhanna Chry-
sostom gibi önde gelen yazarların Meryem’e kusur ya da şüphe 
atfetmiş olması, onun mutlak günahsızlığı iddiasıyla çelişir. Bu 
nedenle söz konusu dogmalar, Yeni Ahit’in tanıklığı ve en erken 
kilise geleneğiyle örtüşmeyip, üçlübirlik ve Mesih anlayışının ta-
rihsel gelişiminden ayrı ve bağımsız bir çizgide gelişmiştir.

Sonuç olarak, Meryem dogmalarındaki farklılıklar, kilise oto-
ritesinin doğasıyla ilgilidir. Reform geleneği, kiliseye yanılmaz bir 
öğreti yetkisi (magisterium) verme isteğinin Mesih tarafından ve-
rilmediğine inanır. Bu nedenle, Kutsal Yazı’da veya erken kilise-
nin en eski ve yaygın görüşlerinde açık bir temeli olmayan dogma-
lara güvenilemez. Böyle bir otorite olmadan bu tür konuları kesin 
olarak karara bağlamak mümkün olmadığından, yalnızca açıkça 



102 

vahyedilmiş olanla yetinmek gerekir. Meryem’e yüksek saygı gös-
termek elbette mümkündür; ancak inanç açısından yeterli temeli 
olmayan öğretileri zorunlu kılmak doğru değildir. Bu yaklaşım, 
Protestan tutumunu özetler: Evrensel (katolik) bir inanç idealize 
edilse de, vicdanımız ve Kutsal Yazı’ya bağlılığımız sınırları çizer; 
bu da bazı Meryem dogmalarını gereksiz ve inananlar için bağla-
yıcı olmayan öğretiler olarak görmemize yol açar.

Papa XII. Pius’un 1950’de ilan ettiği Meryem’in Bedenen 
Göğe Kabul dogmasını daha derinlemesine ele alalım. Bu dogma-
ya göre, İsa’nın annesi Meryem, yeryüzündeki yaşamının sonun-
da hem bedeni hem ruhuyla göğe alınmıştır; çünkü Meryem’in 
günahsız doğumu, onu ölümün çürüklüğünden korumuş ve be-
densel kurtuluşunu nihai dirilişi beklemeden almasını mümkün 
kılmıştır. Bu nedenle, dogma ex cathedra, yani Petrus’un tahtın-
dan ilan edilmiştir. Munificentissimus Deus belgesinde, dogmayı 
reddedenlerin ebedî lanete uğrayacağı belirtilmiş ve bu durum, 
Papa’nın otoritesinin aşırı kullanıldığı gerekçesiyle Anglikan ve 
Doğu Ortodoks topluluklarından eleştiri almasına yol açmıştır. 
Savunucular ise, bir Papa’nın tek başına doktrin tanımlamasının 
daha önce de görüldüğünü ve bunun Birinci Vatikan Konsili’n-
de ilan edilen papalık yanılmazlığıyla örneklendiğini vurgular. 
Ayrıca, bu inancın tarihsel bir temele dayandığını, çeşitli kutla-
ma günleri ve 374 yılında Aziz Epiphanius’un belirsiz bir şekilde 
değindiği erken kilise yazılarıyla uzun süreli bir geleneğe işaret 
ettiğini öne sürerler. Temel argüman şudur: Eğer diğer Meryem 
dogmaları—özellikle Theotokos ünvanı, devam eden bakireliği 
ve günahsız doğumu—doğru kabul edilirse, Bedenen Göğe Kabul 
dogması mantıksal ve uygun bir sonuç olarak görülür. Meryem’in 
göğe yükselişi, Roma Katolik Kilisesi’nin kronolojik olarak ilan 
edilen son Kutsal Kitap dışı dogmasıdır; ancak bazı Katolik çev-
reler, bunun kesinlikle son dogma olmaması gerektiğini savun-
maktadır. On yıllardır, Meryem’in ‘Ortak Kurtarıcı’ (co-redempt-
rix) olarak tanınması tartışılmakta ve bu, geleneksel Mariolojik 
düşüncenin bir uzantısı olarak görülmektedir; çünkü Mesih’e 



103 

atfedilen her şeyin, bir şekilde Meryem’e de atfedilmesi gerektiği 
düşünülmektedir. Bu düşünce tarzı, şimdiye kadar iki Mariolojik 
dogmanın ortaya çıkmasına yol açmıştır: İsa günahsız olduğuna 
göre, Meryem de günahsız doğmuş olmalıdır (1854 Günahsız Do-
ğum Dogması) ve İsa göğe yükseldiğine göre, Meryem de bedenen 
göğe alınmış olmalıdır (1950 Göğe Yükseliş Dogması).

Bu kontrolsüz mantığın bir sonraki adımı, İsa Mesih dünya-
nın Kurtarıcısı olduğuna göre, Meryem’in de bu kurtuluşta ‘Or-
tak Kurtarıcı’ olduğu sonucuna varılmasıdır. Aslında, iki Kutsal 
Kitap dışı ve tartışmalı dogmayı doğurmuş olan anlayışın vardığı 
nokta budur. ‘Ortak Kurtarıcı’ dogması uzun süredir tartışılmak-
ta ve önünde çeşitli süreçler ve engeller olsa da hâlâ gündemden 
düşmemektedir. Kutsal Kitap açısından bakıldığında ise bu dog-
ma hatalı bir temele dayanır ve Kutsal Kitap’ın üstün otoritesine 
aykırıdır. Bedenen Göğe Kabul dogması ise, Kutsal Yazılar’da ne 
öğretilir ne de ima edilir. Bu durum zaman zaman İlyas’ın göğe 
alınışıyla (2 Krallar 2:11) karşılaştırılmaya çalışılsa da, bu yanlış 
bir benzetmedir; İlyas, Eski Ahit’te öne çıkan bir peygamber ola-
rak anlatılır, ancak günahsızlığıyla övülmez ve başkaları için bağ-
layıcı bir örnek sayılmaz. Öte yandan, Meryem’in kalıntılarının 
bulunmaması gerekçesiyle dogmanın doğruluğunu savunmak da 
teolojik açıdan sağlam değildir; çünkü fiziksel kanıtın yokluğu, 
kurtuluş için gerekli bağlayıcı bir iman maddesi oluşturamaz ve 
yalnızca imanla aklanma öğretisine aykırı bir sonuç doğurur.

Bu dogma, Meryem’in günahsız doğumu ile gerekçelendi-
rilir; iddiaya göre, ilk günahtan korunmuş olduğu için bedeni 
çürümeye uğramayacaktır. Oysa Kutsal Yazılar açıkça belirtir 
ki: “Çünkü herkes günah işledi ve Tanrı’nın yüceliğinden yok-
sun kaldı” (Romalılar 3:23) ve bu kapsama Meryem de dahildir; 
kendisi de bir Kurtarıcıya olan ihtiyacını kabul etmiştir (Luka 
1:47). Yalnızca Mesih günahsızdır (İbraniler 4:15; 1 Petrus 2:22) 
ve başka bir insana günahsızlık atfetmek, Mesih’in benzersiz 
görkemi ve mükemmelliğini, ayrıca O’nun kefaret işinin evren-
sel gerekliliğini zayıflatır.



104 

Modern mucizelerin ve şifaların, havariler dönemindekilerle 
doğrudan kıyaslanması da doğru bir yaklaşım değildir. Gerçek 
bir çağdaş mucize, Tanrı’nın bir duruma müdahil olan gücünün 
bir tezahürü olabilir; ancak elçisel kilise döneminde bilinmeyen 
ve Kutsal Yazılar’da yeri olmayan bir şahsiyet hakkında yeni ve 
bağlayıcı bir dogma inşa etmez. Mesih’in dirilişi, ölümden diri-
lenlerin benzersiz ve ilk örneğidir (1 Korintliler 15:20). Bedenle-
rimizin nihai yüceltilmesi, tüm inananlar için son yargı günün-
de gerçekleşecek bir umut unsurudur; hiçbirimiz için şimdiden 
gerçekleşmiş bir gerçeklik değildir. Dolayısıyla, Meryem’in bu 
yüceltilmeyi zamanından önce aldığı iddiası, Kutsal Yazılar’ın 
öngördüğü kurtuluş zamanlamasını ve genel dirilişin kolektif 
doğasını temelden yanlış anlamak anlamına gelir. Dahası, bu 
dogmanın reddedilmesinin “Mesih’in kurtarıcı işinin anlamını 
çarpıttığı” yönündeki sav, gerçek Müjde’yi adeta baş aşağı çevir-
mektedir. Çünkü bizim kesin güvencemiz ve imanımızın temeli 
yalnızca Mesih’in tamamlanmış ve kâfi olan kurtarma eylemi-
dir; O’nun yaratılışının yüceltilmesinde değil.

Kutsal Yazı’da açıkça temeli bulunmayan ekstra bir geleneği 
inanç esası olarak dayatmak, inananların üzerine Kutsal Yazı’nın 
yüklemediği bir angaryayı yüklemek anlamına gelir. Kutsal Ki-
tap, iman ve uygulamanın nihai ve yeterli kuralının yalnızca 
Tanrı’nın yazılı Sözü olduğunu ve bu sınırları aşan kilise karar-
larına mutlak otorite atfedilemeyeceğini ısrarla vurgular. Nihai 
kurtuluşun ve bedenlerin yüceltilmesinin tüm görkemi yalnızca 
Mesih’e aittir; bu eşsiz ve mutlak görkemi herhangi bir yaratıl-
mış varlıkla, Meryem’le dahi paylaştırma çabası, O’nun şahsının 
ve kurtarıcı işinin tam ve tek başına yeterliliğine gölge düşürür.

Papa Francis’in Meryem’in rolüne dair son açıklamaları, 
Hristiyanlık içindeki temel bir doktrin gerilimini yeniden gün-
deme getirmiştir. Papa, Mesih’in tek Kurtarıcı olduğunu vurgu-
layarak ve Meryem’e “ortak kurtarıcı” (Co-Redemptrix) ünvanı-
nı açıkça reddederek isabetli bir teolojik duruş sergilemektedir. 
Ne var ki, bu tutum, Roma Katolikliği’nin Meryem’i yücelten ve 



105 

yüzyıllara yayılan mariolojik dogmaları ile popüler bağlılık pra-
tikleriyle derin bir çelişki içindedir. 1990’larda Mark Miravalle 
gibi teologların Meryem’i Co-Redemptrix (Ortak-Kurtarıcı), Me-
diatrix (Tüm Lutufların Aracısı) ve Advocate (Savunucu) olarak 
dogmatik bir şekilde tanımlama girişimleri, Roma sistemindeki 
sistematik bir eğilimi ortaya koymaktadır: yaratılmış bir varlığı 
yalnızca Mesih’e ait olan sıfatlar ve işlevlerle donatma eğilimi.

Yalnızca Kutsal Kitap’a bağlılık ilkesi uyarınca, Kutsal Yazı-
lar’da ve havarisel öğretide açık bir dayanağı olmayan bu tür ek-
lemeler, vahyedilmiş imana katkı sağlamak yerine, insan kaynaklı 
bir dinî yenilik olarak reddedilmelidir. Öte yandan, doktrin ile 
dogma arasında resmi bir ayrım yapmak, sorunun özünü çözmede 
yetersiz kalır; zira yanılmaz olarak ilan edilmemiş olsa dahi, yay-
gın popüler dindarlık ve magisterial öğretiler, Mesih’in tek ve kâfi 
kurtarıcı işinin merkeziliğini gölgeleyen bir teolojik iklim oluştu-
rabilir. Örneğin, Yuhanna 19:26-27’deki ayetlerin Meryem’i ‘Kili-
senin Annesi’ olarak belirlediği yönündeki yorum, metnin kendi 
bağlamından veya Kutsal Yazı’nın bütünlüklü tanıklığından değil, 
yüzyıllar sonra oluşan kilise geleneğinden türetilmiştir. MS 150 
öncesinde Meryem’e yönelik bir Hristiyan ibadetinin varlığına dair 
hemen hiçbir kanıt bulunmamaktadır. Ancak bu yöndeki ilk teo-
lojik ve sembolik adımlar, ikinci yüzyılın sonlarında ortaya çıkan 
Yakup’un Protoevangelium’u gibi apokrif metinlerle atılmıştır. Bu 
metinlerde Meryem, ‘kutsal saflığın tezahürü ve bedenleşmiş mü-
kemmel kutsallık’ olarak tasvir edilir. Özellikle bakirelik vurgusu, 
yalnızca Mesih’in ilâhî kökenini işaret etmekle kalmaz, aynı za-
manda Meryem’in kendi benzersiz kutsallığının bir sembolü hâli-
ne gelir. Ona atfedilen bu istisnaî konum, zamanla ibadetin odağı-
nın kısmen Meryem’e kaymasına zemin hazırlamıştır.

Protoevangelium gibi apokrif metinler—kanonik Kutsal Ki-
tap listesine dâhil edilmemiş ve ilham edilmiş olarak kabul edil-
meyen metinler olmalarına rağmen—Meryem’e yönelik hürmet 
ve ibadet pratiklerinin teolojik temellerini atmıştır. Bu durum, 
özellikle yalnızca kanonik Kutsal Kitap metinlerini otorite ka-



106 

bul eden inananlar için önemli bir tarihsel ve doktrinal mese-
ledir; çünkü Meryem kültünün gelişiminde apokrif gelenekler 
ve kilise babalarının yorumları, kanonik metinlerden daha be-
lirleyici olmuştur. Bu ibadet pratikleri, zamanla Kilise geleneği 
içinde kurumsallaşmış ve Katolik ile Ortodoks Hristiyanlıkta 
merkezî bir yer edinmiştir. Dahası, Meryem’in Sürekli Bakireliği 
ve Bedenen Göğe Kabulü dogmaları, sırasıyla Mesih’in gerçek 
insanlığının doğasını ve O’nun dirilişinin benzersiz, ilk örnek 
oluşunu dolaylı olarak zayıflatır. Zira söz konusu dogmalar, Kut-
sal Yazı’da herhangi bir dayanağı olmayan ve Meryem için Me-
sih’in kurtarıcı işine paralel, hatta onunla rekabet eder nitelikte 
ayrıcalıklı bir kurtuluş ve yüceltilme senaryosu inşa etmektedir.

Papa Francis’in 3 Eylül 2014 tarihli General Audience konuş-
masına göre, Meryem’in anneliği ile Kilise’nin anneliği arasında 
güçlü bir bağ vardır. Ona göre, Meryem’le iyi bir ilişki gelişti-
renler, bu sayede Kilise’yle ve kendi iç dünyalarıyla da sağlıklı ve 
derin bir ilişki kurmada destek bulurlar. Bu konuşmasında Papa, 
Meryem’in anneliğini Kilise’nin annelik modeli olarak gösterir. 
Meryem’in İsa’ya fiziksel olarak annelik yapmasının, Kilise’nin 
vaftiz yoluyla inanlılara manevi hayat vermesinin bir öncülü ve 
modeli olduğunu ifade eder. Bu yaklaşım, Meryem merkezli din 
anlayışının tipik bir özelliği olarak belirgin bir annelik vurgusu-
nu ön plana çıkarır. Papa Francis, Meryem’le ilişki kurmayanla-
rı—yani ona dua etmeyen, güvenmeyen veya yardım dilemeyen-
leri—adeta yetim gibi görür. Oysa Kutsal Kitap, Kilise ile doğru 
bir ilişki kurulmasının yalnızca İsa Mesih aracılığıyla mümkün 
olduğunu ve bunun Kutsal Ruh’un işi olduğunu öğretir. Papa 
ise bu ilişkiyi kurmanın özel bir yolunun, Meryem’in anneliğini 
aracılık olarak kabul etmekten geçtiğini öne sürer.

Yukarı bahsi geçen Papa Francis’in bu yorumları, Roma Ka-
tolikliği’ndeki temel içsel çelişkiyi daha da belirgin kılar. Fran-
cis, en abartılı ünvanları sınırlama çabası gösterse de, Meryem’e 
yalnızca Tanrı’ya ve Mesih’e ait olması gereken sıfatların ve iş-
levlerin atfedildiği bir teolojik sistem içinde hareket etmektedir. 



107 

Örneğin, Vatikan II’nin temel belgelerinden biri olan Lumen 
Gentium, ona ‘Savunucu, Yardımcı, Yardımsever ve Aracı’ gibi 
ünvanlar verir. Dahası, Papa II. Ioannes Paulus’un öğretilerin-
de ve Louis de Montfort gibi azizlerin yazılarında, inananların 
‘tüm varlıklarını’ Meryem’e adamaları ve onu ‘Kutsal Ruh’un 
bedensel tezahürü’ olarak nitelendirmeleri teşvik edilmiştir. Bu 
örnekler, sorunun marjinal bir akımla sınırlı olmadığını, aksine 
Katolik dindarlığının ve magisteryal öğretinin en üst mertebele-
rine kadar nüfuz ettiğini açıkça gösterir.

Bu durum, Katolik inananı otorite meselesinde çözümsüz bir 
ikilemle baş başa bırakır: Kutsal Yazı’nın nihai ve yanılmaz otori-
tesi reddedildiğinde, farklı piskoposların, papaların ve konsillerin 
zaman içinde yaptığı çelişkili açıklamalar arasında hangisinin 
dogmatik bir tanım hâline geleceğini öngörmek imkânsızdır. So-
nuç olarak, günahkâr ile Kutsal Tanrı arasına, yaratılmış herhan-
gi bir varlığı—ne kadar yüceltilmiş olursa olsun—aracı, savunu-
cu veya kurtarıcı olarak yerleştiren her iddia, yalnızca Mesih’e ait 
olan benzersiz görkemi ve kurtarıcı etkinliği gölgeler. Zira Tanrı 
ile insanlar arasında tek bir Aracı vardır: insan olan ve kendisini 
herkes için fidye olarak sunmuş Mesih İsa (1 Timoteos 2:5).

Roma Katolik Kilisesi’nin Meryem ile ilgili dogmaları formü-
le ederken, Kutsal Yazılar’ı yorumlama yönteminde belirgin bir 
farklılık göze çarpar. Kilise, Mesih’in ilahiyatı veya Üçlü-Birlik 
gibi temel Kristolojik ve teolojik doktrinleri oluştururken büyük 
ölçüde tarihsel-gramatikal yorum yöntemine başvurur. Ancak 
Meryem dogmaları söz konusu olduğunda, bu yöntemden belirgin 
biçimde ayrılarak daha çok alegorik, mecazi ve geleneksel bir yo-
rumlama tarzını benimsemiştir. Protestan teolojik perspektiften 
bakıldığında, bu metodolojik kayma, yalnızca Kutsal Yazı ilkesi 
ve Kutsal Yazılar’ın kendi kendini yorumlayan (sacra Scriptura sui 
interpres) nihai otoritesi ile doğrudan çelişir. Bu yaklaşım, metnin 
tarihsel ve dilbilimsel bağlamına birincil öncelik vermek yerine, 
Kilise Geleneği’nin (Magisterium) önceden var olan inançlarını 
doğrulamak için metni araçsallaştırmakta ve böylece Kutsal Ya-



108 

zı’nın otoritesini Kilise’nin öğretisel otoritesinin altına konumlan-
dırmaktadır. Sonuç olarak, bu durum, nihai dini otoritenin yal-
nızca Kilise’de tecelli ettiği anlayışını yansıtır ve Kutsal Yazıları, 
Kilise geleneğini onaylayan bir araç hâline indirger.

Luka 1:28’deki meleğin Meryem’e hitabına bakalım: “Se-
lam, ey Tanrı’nın lütfuna erişen kız!” (Yunanca: kecharitōmenē). 
Roma Katolik teolojisi, günahsız doğum doktrinini desteklemek 
amacıyla bu selamlama ifadesini yorumlarken tarihsel-grama-
tikal yöntemin sınırlarını aşan bir yaklaşım benimsemiştir. 
Doktrinin savunucuları, “kecharitōmenē” (κεχαριτωμένη) söz-
cüğünün etkin olmayan geçmiş zaman ortacı (eylemin geçmişte 
tamamlandığını, ancak sonucun veya durumun devam ettiğini 
ve öznenin eylemi yapan değil, yapılan olduğunu gösterir) olma-
sından yola çıkarak, bunun Meryem’deki lütuf dolu olma hali-
nin kalıcı ve istisnai bir niteliğine, hatta onun doğuştan günah 
lekesinden muaf kılınmış olduğuna dair bir kanıt teşkil ettiğini 
iddia ederler. Bu gramer yapısının, eylemin geçmişte tamamlan-
dığını ancak sonucun veya durumun şimdiki zamanda da de-
vam ettiğini ve öznenin eylemi yapan değil, eylemden etkilenen 
konumunda olduğunu gösterdiği belirtilir. 

Ancak Protestan teolojik hermeneutik (yorum bilimi) açısın-
dan bu yorum, metnin dilbilimsel yapısına ve bağlamına aşırı bir 
yük bindirmektedir. ‘Kecharitōmenē’ ifadesi melek selamlaması-
nın bir parçasıdır ve Luka’nın metninde Meryem’in Tanrı’nın se-
çimiyle özel bir lütuf ve onur aldığını belirtmek için kullanılan bir 
hitap formülüdür. Bu ifade, tek başına Meryem’in hayatının baş-
langıcından itibaren günahsız olduğu veya günahtan tamamen 
arınmış bir doğaya sahip olduğu gibi son derece ağır bir dogmatik 
sonucu kanıtlamak için yetersizdir. Bu tür bir çıkarım, kelimenin 
sözlük anlamını ve metnin doğrudan amacını aşarak, daha son-
raki bir kilise geleneğinin ihtiyaçlarını karşılamak üzere metne 
dışarıdan anlamlar yüklenmesi anlamına gelir. Bu durum, Kutsal 
Yazı’nın otoritesinin Kilise’nin öğretisel otoritesine tabi kılındığı 
bir yorum metodolojisini yansıtır. Bir başka ifadeyle, böylesi bir 



109 

yorum dilbilimsel ve bağlamsal olarak hatalıdır: Terimin söz-
lük anlamı esas itibarıyla “kendisine bol lütuf bahşedilmiş” veya 
“iyilikle donatılmış”tır; “doğuştan günahsız” anlamını içermez. 
Dahası, aynı gramer yapısındaki sıfatlar Yeni Antlaşmanın başka 
yerlerinde sıradan inananları tanımlamak için de kullanılır (ör-
neğin Efesliler 1:6’da “lütufla zenginleştirilmiş” anlamında ‘echa-
ritōsen’ veya 1. Selanik 1:4’te “sevilmiş” anlamında ‘ēgapēmenoi’) 
ve bu kullanımların hiçbiri günahsızlık veya günahsız doğum gibi 
bir imada bulunmaz. Bu durum, gramer üzerine kurulu argüma-
nın geçersiz olduğunu ve söz konusu yorumun sağlam bir metin-
sel yorumlamadan ziyade önceden kabul edilmiş bir dogmatik 
sonuca ulaşma amacı taşıdığını açıkça göstermektedir.

Günahsız doğum dogmasının tarihsel ve doktriner temelleri 
ciddi sorunlar barındırmaktadır. 1854’te ‘Ineffabilis Deus’ ile ta-
nımlanan bu dogma, kısmen Latin Vulgata’nın Yaratılış 3:15’e dair 
hatalı tercümesine dayandırılmıştır. Metinde dişil bir zamir (ipsa) 
kullanılarak “o [kadın] senin başını ezecek” denilmekte ve bu yan-
lışlıkla Meryem’e atfedilmektedir. Oysa metnin orijinali ve doğru 
yorumu, kadının soyunu, nihayetinde Mesih’i işaret eden eril bir 
zamiri kullanır. Nitekim Katolik teolog Ludwig Ott dahi bu ayetin 
dogmayı otantik bir şekilde desteklemediğini, öğretinin ne Kutsal 
Yazı’da açıkça bulunduğunu ne de erken dönem Kilise Babaları – 
ne Grek ne de Latin – tarafından açıkça öğretildiğini kabul etmek-
tedir. Kilise tarihi, Bernard of Clairvaux ve Thomas Aquinas gibi 
kilisenin önde gelen isimlerinin bu öğretiye karşı çıktığını ve hat-
ta bazı papaların Meryem’in günah içinde doğduğunu öğrettiği-
ni kaydetmektedir. Günahsız Doğum öğretisi ancak 12. yüzyılda 
belirmiş ve yüzyıllar boyunca hararetle tartışılmıştır; bu durum, 
Katolikliğin kendi içindeki “her zaman, her yerde ve herkes tara-
fından” (semper, ubique, et ab omnibus) inanılmış olma kriteri-
ni dahi karşılamadığını göstermektedir. Nihayetinde, bu dogma 
ilahi vahiy yoluyla değil, “uygunluk argümanı” (convenientia) de-
nen bir mantıkla, yani “Tanrı’nın bunu yapmış olması uygundur, 
öyleyse yapmıştır” şeklindeki spekülatif bir akıl yürütmeyle ge-



110 

liştirilmiştir. Bu tür bir düşünce sistemi, istenen herhangi bir şeyi 
ispatlamak için kullanılabilir ama sağlam bir Kutsal Yazı temelin-
den yoksundur. Günahsız doğum ve Meryem’in göğe alınışı gibi 
diğer mariolojik dogmalar da Kutsal Kitap’ta veya havarisel gele-
nekte herhangi bir dayanaktan yoksundur. Bu dogmalar, Meryem 
için Mesih’inkine paralel bir kurtuluş ve yüceltilme senaryosu ya-
ratma amacı taşır ve bu yönüyle yalnızca günahsız Kurtarıcı olan 
Mesih’in benzersiz görkemini perdelemektedir. Roma, bu insan 
yapımı ve tarihsel temelden yoksun dogmaları inananların vic-
danına bağlayarak onları iman için gerekli kılmak suretiyle fiilen 
Kutsal Yazı’nın nihai otoritesini reddetmekte ve kendisini Mesih 
ile elçilerin ilan ettiği asıl Müjde’den ayırmaktadır.

Öte yandan, asıl endişe bu öğretinin 1854’te Papa IX. Pius ta-
rafından bağlayıcı bir iman maddesi hâline getirilmiş olması ve 
dolayısıyla tarihsel açıdan sonradan eklenen bir nitelik taşımasıdır. 
İlk yüzyılın elçisel mirasına özgün bir şekilde dayanmadığı açıktır. 
Protestan teolojisine göre, vahye dayalı Hristiyanlık değişmezdir; 
elçiler tarafından bilinmeyen öğretiler sonradan eklenip Hristiyan 
vicdanına dayatılamaz. Kilise tarihi incelendiğinde, Günahsız Do-
ğum dogmasının ne elçiler ne de Meryem’in kendisi tarafından ta-
nınmadığı anlaşılır. Erken dönem tipolojik argümanlarda (örneğin 
Meryem’in Yeni Havva veya Ahit Sandığı olarak görülmesi) ya da 
onun paklığına dair ifadelerde bazı imalar bulunsa da, bunlar Gü-
nahsız Doğum’un özel dogmasını doğrudan desteklemez.

Daha belirleyici olan, saygın kilise babalarının Meryem’e 
günah ve ahlaki zaaflar atfettiklerine dair çok sayıda olumsuz 
tanıklıktır; bu durum, herhangi bir tartışma veya savunma ge-
rektirmeden ortaya konmuştur. Tertullian ve Origen gibi erken 
dönem teologlar, Matta 12:48 ve Luka 2:35’teki pasajları—örne-
ğin Şimon’un Meryem’in ruhunu delip geçecek bir kılıç olacağını 
öngören kehaneti—Meryem’in şüphe, endişe ve kurtuluşa ihtiyaç 
deneyimini gösteren kanıtlar olarak yorumlamışlardır. Bu yo-
rum, onun Mesih’in kefaret işine olan gereksinimini Romalılar 
3:23’teki “Bütün insanlar günah işledi” ifadesiyle ilişkilendirir. 



111 

Bu yaklaşım, dördüncü ve beşinci yüzyıllarda Basileios ve Altın 
Ağızlı Yuhanna (John Chrysostom) gibi kilise önderleriyle devam 
etmiştir. Örneğin Konstantinopolis Başpiskoposu Chrysostom, 
Kana’daki düğünde Meryem’in eylemlerini (Yuhanna 2:3) “boş 
gösteriş” ve “bencil hırs” ile motive olmuş olarak değerlendire-
rek Mesih’in sert bir uyarıda bulunmasını gerekli görmüştür. Bu 
tür yorumlar, günahsız Meryem kavramının erken kilise inanç 
sisteminde yeri olmadığını gösterir. Daha sonraki dönemlerde 
Augustinus gibi kilise babaları Meryem’in paklığı üzerine konuş-
maya başlamış olsa da, günahsız doğum dogmasını benimseme-
mişlerdir; Augustinus, Meryem’in hâlâ ilk günahın etkisi altında 
doğduğunu kabul etmiştir. Katolik akademisyen Luigi Gambe-
ro’nun da belirttiği gibi, Kilise Babaları bu benzersiz ayrıcalıktan 
haberdar görünmemektedir. Dogma ancak Orta Çağ boyunca 
kademeli olarak geliştirilmiş ve hâlâ yoğun tartışmalara konu ol-
muş, Thomas Aquinas gibi önde gelen teologlarca reddedilmiştir.

Bu nedenle Protestan vicdanı, tarihsel süreç içerisinde kilise 
otoritesi tarafından şekillendirilmiş ve Kutsal Yazılar’da açıkça 
temellendirilemeyen; ayrıca tüm Hristiyanların her dönemde ve 
her coğrafyada her zaman kabul ettiği evrensel bir hakikat olarak 
sunulmamış bir dogmaya itaat etmeyi reddeder. Bu reddediş, böy-
le bir dogmayı kabul etmemekle kınanma veya dini bir yaptırıma 
(lanet/cezalandırılma tehdidi) maruz kalma riskiyle karşı karşıya 
kalsa dahi değişmez. İman ve uygulama konusundaki nihai otori-
te yalnızca Kutsal Yazılar olmalıdır; zira Kutsal Yazılar, insanlığın 
evrensel günahkârlığına ve tek günahsız Kurtarıcı olan Mesih’in 
benzersiz ve tam anlamıyla yeterli görkemine sürekli tanıklık eder. 

Bir diğer önemli konu olan Meryem görünümleriyle (mari-
an apparitions) ilgili iddialar Hristiyan inancı açısından geçerli 
kanıt olarak kabul edilemez ve bu tür iddialar ciddi bir ihtiyat ve 
ayırt etme becerisi gerektirir. Hristiyan inancının temel dayana-
ğı, tarihsel olarak güvenilir ve derin teolojik anlamlar taşıyan İsa 
Mesih’in dirilişidir. Diriliş görünümleri, fiziksel olarak dirilmiş 
Mesih’in tanındığı, kendisine dokunulduğu ve samimi ilişkide 



112 

bulunulduğu çok boyutlu karşılaşmalar biçiminde gerçekleşmiş-
tir; bu durum, doğal açıklamaları dışlayan ve O’nun kimliği ile 
günah ve ölüm üzerindeki kesin zaferini teyit eden sağlam bir 
kanıta dayanır. Buna karşılık, Mısır’daki Zeitoun gibi olaylarda 
tanınabilirlik ilkesi bulunmamaktadır; görülen figür, daha önce 
Meryem’in görünüşünü bilmeyen kişiler tarafından uzaktan, 
sessizce ve genellikle gece vakti gözlemlenmiş, gözlemciler ara-
sında tutarsız ve öznel yorumlara yol açmıştır. Ayrıca bu feno-
men, gözlemcilerin önceden sahip olduğu inançlar ve kültürel 
beklentiler çerçevesinde algılanmış; akademik antropolojik saha 
araştırmaları raporlarında da bu durum açıkça vurgulanmıştır. 
Zeitoun’da doğaüstü bir olayın gerçekleştiği varsayılsa dahi, bu 
kilise için belirleyici değildir. Kıpti bir kilisede meydana gelen 
bir görünüm, özel bir teolojik mesaj iletmediği sürece Roma 
Katolik, Doğu Ortodoks veya başka bir mezhebin doktrinlerine 
uyulmasını zorunlu kılmaz. O dönemde Mısır’daki Protestan 
liderler olayları gözlemlemiş fakat teolojik inançlarından taviz 
vermemiştir; bu da söz konusu fenomenlerin Meryem dogmala-
rına boyun eğmeden kabul edilebileceğini göstermektedir.

Meryem görünümleri konusunda iki temel nedenle son de-
rece ihtiyatlı olunulması gerekmektedir. Birincisi, mucizelerin 
yalnızca Hristiyanlık bağlamında meydana gelmediği ve gay-
ri-Hristiyan dinlerde de benzer doğaüstü olayların rapor edildi-
ği gerçeğidir; bu durum, bu tür olayların otomatik olarak ilahi 
onay anlamına gelmediğini ve Kutsal Yazı’nın tutarlı vahyiyle 
sınanması gerektiğini gösterir. İkincisi ve daha kritik olanı, bir-
çok Meryem görünümünde—Vatikan tarafından onaylanmış 
olanlar dahil—Mesih’in yüceliğini gölgeleyen bir teolojinin ser-
gilenmesidir. Bu görünümler sıklıkla Meryem’i merkeze alır ve 
ona yalnızca Mesih’e ait olan rolleri yükler: Tanrı’nın gazabını 
yatıştırmak, kurtuluş aracılığı yapmak ve kefaret eylemlerini 
üstlenmek gibi. Bu Mariolojik aşırılık, Mesih’in tek ve yeterli 
aracılığını gölgede bırakarak yalnızca İsa’nın kurtuluş için tam 
anlamıyla yeterli olduğunu bildiren müjdeyi doğrudan zayıfla-



113 

tır. Bu nedenle Zeitoun’daki gibi olaylar ilgi çekici olsa da diri-
lişin kanıtına üstün bir delil oluşturmaz, kilise aidiyetini belir-
lemez ve Meryem’e yönelik bir bağlılığı, İsa Mesih’in yüceliğini 
ve merkezi rolünü gölgede bırakacak biçimde teşvik ettiğinde 
reddedilmelidir. Tüm Kutsal Yazılar, Tanrı ile insanlar arasın-
daki tek Aracı olan Mesih’e tanıklık eder; bu bağlamda Meryem 
görünümleri bu temel gerçeği değiştirme gücüne sahip değildir.

Katolik Kilisesi’nin litürjik takviminde Mayıs ayı (Mensis 
Marianus) geleneksel olarak Meryem Ana’ya ithaf edilmiştir. Bu 
ayda imanlılar genellikle tesbih dualarını okumaya, Meryem’e özel 
ibadetlere katılmaya ve onun onuruna düzenlenen alaylara iştirak 
etmeye teşvik edilir. Bu durum, Katolik gelenekte Meryem’e veri-
len merkezî rolü bir kez daha vurgulamaktadır. Bu tür bir adayış, 
Kilise’nin teolojik olarak odaklandığı noktayı da sorgulamaya aç-
maktadır. Zira Kilise, her ne kadar Üçlü-Birlik inancını resmen be-
nimsemiş ve Elçilerin İman Bildirgesi’ni esas almış olsa da, pratik-
te Meryem’e atfedilen rol ve gösterilen hürmet, teolojik vurgunun 
farklı bir yöne kaydığı izlenimi uyandırmaktadır. Kilise için Mer-
yem, daha erişilebilir, şefkatli ve dualara cevap vermeye daha yat-
kın bir figür olarak öne çıkarılır. Bu durum, İsa Mesih’in ve Kutsal 
Ruh’un rolüne dair soruları beraberinde getirmektedir: Mesih ne-
rededir? O’nun aracılık rolüne ne olmuştur? Tanrı’nın beden almış 
hâli, İmmanuel, aracı olarak hizmet etmez mi? Aynı şekilde, Kutsal 
Ruh’un yeri ve işlevi nedir? O, dualarımızı Mesih’in adıyla Baba’ya 
ileten ve imanlılara teselli ve güç veren değil midir?

Katolik Kilisesi kendisini Üçlü-Birlik inancına dayalı olarak 
tanımlasa da, Meryem’e yönelik bu denli yoğun bir vurgu adeta 
başka bir teolojik perspektifi yansıtmaktadır. Bir ayı Meryem’e 
adamak, Kutsal Yazılar’da açıkça vazedilen ve elçilerce öğretilen 
temel gerçeklerle çelişir görünmektedir. Eğer Kilise, Meryem’e 
adanmanın gerekli veya istenilir olduğuna karar veriyorsa, bu 
durum Tanrı hakkında ne söylemektedir? Sanki Kilise, Tanrı’yı 
gerçekten yaşayan ve halkıyla daima birlikte olan bir varlık ola-
rak görmemekte ve O’na tam bir güvenle yaklaşmamızı engel-



114 

leyen bir anlayışa kapı aralamaktadır. Bu bağlamda Papa Fran-
cis’in tüm dünyadaki Katoliklere hitaben yayımladığı mektup ve 
önerdiği iki Meryem duası da dikkat çekicidir. Dualarda yer alan 
“Romalıların Kurtarıcısı Meryem” ve “Sığınırız korunağına, ey 
Tanrı’nın Annesi” gibi ifadeler, Meryem’e atfedilen rolün teolojik 
sınırları zorladığını göstermektedir. Özellikle:

“Sığınırız korunağına, ey Tanrı’nın Annesi; 
Dualarımızı görmezden gelme, 
Koru bizi her türlü tehlikeden, 

Ey yüce ve kutlu Bakire.”

Benzer şekilde, Papa Franciscus da dünyayı Meryem’e emanet 
etme geleneğini sürdürmüştür. Bu uygulama, II. Dünya Savaşı dö-
neminde Papa XII. Pius tarafından başlatılmış ve daha sonra Papa 
II. John Paul döneminde iki kez tekrarlanmıştır. Böylece Francis-
cus, hem II. Vatikan Konsili öncesi hem de sonrası Roma Kato-
lik geleneğini birleştiren ve 20. yüzyılda kökleşmiş olan bu dini 
pratiği devam ettirmiş olmaktadır. Ancak Kutsal Yazılara baktı-
ğımızda, dünyanın Baba Tanrı tarafından Oğul’a emanet edildiği 
açıkça belirtilir (1. Korintliler 15:27). Hiçbir Mariolojik gelişme 
veya dini uygulama, bu temel ilahî gerçeğin önüne geçemez veya 
onun yerini alamaz. Yukarıdaki sözler, aslen yalnızca Tanrı’ya ait 
olan sığınak, koruyuculuk, duaya cevap verme ve kurtarma gibi 
nitelikleri Meryem’e yakıştırmaktadır. Oysa Kutsal Kitap şöyle 
der: “Eğer Tanrı bizden yana ise, kim bize karşı olabilir?” (Roma-
lılar 8:31). Meryem’e Kutsal Yazılar çerçevesinde saygı duyulabilir; 
ancak bir ulusu onun korumasına adamak ve ona ilahî sıfatlar at-
fetmek, farklı bir müjde anlayışını işaret etmektedir. Bu durum, 
geleneksel Hristiyan imanının Üçlü-Birlik merkezli yapısından 
sapma tehlikesi barındırmakta ve imanlıları asıl aracı ve kurtarıcı 
olan Mesih’ten uzaklaştırabilecek bir risk taşımaktadır.

Bu riski şu üç ana neden üzerinden değerlendirelim: Birin-
cisi, Roma Katolik Kilisesi bu dogmaya son derece yüksek bir 



115 

önem atfetmektedir. Kilise öğretisine göre, Meryem’in göğe alı-
nışını bilinçli bir şekilde reddeden kişi imandan tamamen düş-
müş sayılır ve Tanrı’nın yargısıyla karşı karşıya kalır. İkincisi, 
John Henry Newman gibi önemli Katolik düşünürler dahi Mer-
yem öğretilerinin (Marioloji) Katolik teolojisi ve ibadet hayatın-
da merkezî bir role sahip olduğunu kabul etmişlerdir. Marioloji, 
Kilise’nin doktrin yapısının adeta bir düğüm noktasıdır ve bu 
nedenle göz ardı edilemez. Üçüncüsü, Meryem’in göğe alınışı 
dogması, 1950 yılında Papalık Yanılmazlığı doktrini çerçevesin-
de ilan edilmiş en yeni dogmadır. Bu, Katolik ve Protestan ki-
liseleri arasındaki ayrışmanın derinleştiğini gösteren somut bir 
örnektir.

Fakat genel kanıya göre, Meryem’in ölümü veya göğe alını-
şıyla ilgili 5. yüzyıldan önce kayda değer bir gelenek yoktur. İlk 
referanslar ancak 5. yüzyılın sonları ile 6. yüzyılın başlarında 
ortaya çıkar; bu da yaklaşık 400 yıllık bir sessizlik dönemi ya-
ratmış ve dogmanın tarihsel temeli konusunda ciddi şüpheler 
doğurmuştur. Örneğin, 4. yüzyılın önemli kilise babalarından 
Salamisli Epiphanius, Meryem’in sonuyla ilgili tutarlı bir kili-
se geleneği olmadığını kabul etmiş, onun doğal yollarla ölmüş, 
şehit edilmiş veya hâlâ yaşıyor olabileceğini öne sürmüş, ancak 
fiziksel göğe alınışıyla ilgili herhangi bir yorum yapmamıştır. 
Benzer şekilde Augustinus, Meryem’in Adem’in günahına bağlı 
olarak öldüğünü varsaymış, fakat onun göğe yükseltildiğine dair 
en küçük bir ima bile sunmamıştır. Bu tarihsel sessizlik ve erken 
dönem kaynaklarının belirsizliği, Meryem’in göğe alınışı dog-
masının ne Kutsal Yazılara ne de ilk kilisenin ortak hafızasına 
dayanmadığını gösterir. Roma Katolik Kilisesi’nin, Meryem’in 
göğe alınışı dogmasını sözde bir sözlü gelenekle açıklama çabası 
da tarihsel ve metinsel açıdan tutarlı değildir. En eski metinler 
incelendiğinde, Meryem’in ölümü ve nihai akıbeti hakkında tu-
tarsız ve birbirine çelişen anlatılar vardır; kimi metinler yalnız-
ca ruhunun göğe alındığını söylerken, bazıları bedeniyle birlikte 
göğe yükseldiğini iddia eder. Üstelik bu rivayetlerin önemli bir 



116 

kısmı, ilk dönemlerde heterodoks, gnostik veya Kalkedon Kon-
sili karşıtı çevrelerde dolaşmış, ancak sonradan “ortodoks” bir 
görünüm kazandırılmaya çalışılmıştır. Bu durum, tek ve tutar-
lı bir havarisel geleneğin varlığı iddiasıyla açıkça çelişir. Benzer 
şekilde, Meryem’in göğe alınışını Vahiy 12’deki kadın figürüne 
dayandırma çabaları anakronik ve metne yabancı bir yorum (ei-
segesis) olmaktan öteye geçemez. Erken dönem Kilise Babaları 
bu kadın figürünü genel olarak Kilise’nin sembolü olarak yo-
rumlamış ve Meryem’e bireysel bir atıfta bulunulduğunu kabul 
etmemiştir. Metin, bedensel bir göğe alınışı destekleyen herhan-
gi bir ifade içermediğinden, dogmatik bir dayanak olarak kulla-
nılamaz.

Meryem’in göğe alınışı dogması, Kutsal Yazılar’da ve ilk dört 
yüzyılın kilise tanıklığında temelden yoksundur. İmanlılardan, 
böyle geç, tutarsız ve tarihsel problemlerle dolu bir öğretiyi ya-
nılmaz dogma olarak kabul etmelerini beklemek, vicdanları ge-
reksiz yere bağlamak anlamına gelir. Yalnız Kutsal Kitap ilkesi 
işte tam da bu noktada anlam kazanır: İman ve uygulama yal-
nızca Kutsal Yazılar’ın açık öğretisiyle şekillenmeli; insan kay-
naklı gelenekler veya geç dönem dogmalar, Tanrı Sözü’nün yeri-
ni almamalıdır. Bu prensip, Meryem dogmaları özelinde bir kez 
daha haklılığını ve gerekliliğini ortaya koymaktadır. Öyleyse 
söylenmelidir ki, Meryem’in göğe yükselişi inancı, tarihsel ve ilk 
dönem metinlerde temelinden yoksundur ve çelişkili, efsanevi 
anlatılarla ortaya çıkmıştır. Bu inancın en erken metinsel kayna-
ğı, heterodoks bir metin olan ‘Meryem’in Göğe Yükselişi’ kitabı-
dır ve doktrin ancak yüzyıllar sonra kilise geleneğine girmiştir. 
Bu dogmayı savunmaya yönelik teolojik argümanlar, karşılaştığı 
ağır tarihsel sorunları aşmaktan uzaktır. Eleştirinin dayanağı, 
basit bir sessizlik argümanı değil; erken dönem Kilise Babala-
rı’nın Meryem’in sonu hakkındaki somut ifadeleri, bu konudaki 
bilgisizlik beyanları, birbiriyle çelişen efsanelerin çokluğu ve bu 
efsanelerin kendi geç ortaya çıkışlarını itiraf etmelerinden olu-
şan sağlam bir kanıtlar bütünüdür. 



117 

Yeni Ahit kanonunun zamanla tanınması süreci ile göğe 
alınma inancının gelişimi arasında kurulan paralellik temel-
sizdir. Zira kanon, kilise tarafından ilk andan itibaren elçisel 
otoriteye sahip metinlerin tanınıp ayırt edilmesiyle oluşurken, 
göğe alınma dogması nesiller boyunca hiçbir tarihsel veya ya-
zınsal tanıklığa sahip olmayan bir iddiadır. Erken dönem kili-
sesi Meryem’i bireysel bir figür olarak değil, tamamen Tanrı’nın 
antlaşma halkıyla ilişkilendirilmiş bir temsil olarak görmüştür; 
söz konusu metinler ise Meryem’in bedensel olarak göğe yüksel-
mesiyle bağlantılı değildir. Ayrıca, bu inancın kısa sürede ve tüm 
Hristiyanlarca kabul edildiği iddiası da tarihsel olarak doğru de-
ğildir. Kutsal Yazılar’da veya en erken apostolik gelenekte temeli 
olmayan bir iddiayı değiştirilemez bir dogma olarak ilan etmek, 
Roma Katolik Magisterium’unun kendisini Tanrı’nın Sözü’nün 
üzerine çıkarması anlamına gelir. 

Bu bölümde okuduğumuz üzere, Meryem’e ilişkin dogma-
lara yönelik eleştiriler, bu öğretileri destekleyecek güvenilir 
kanıtların bulunmamasından kaynaklanmaktadır. Öncelikle, 
Meryem’in bedenen göğe alındığı fikrinin Kutsal Yazılarda 
hiçbir dayanağı olmadığı gibi, ilk 400 yıl boyunca erken kilise 
tarih kayıtlarında da izine rastlanmaz. Bu düşünce, elçisel öğ-
retiye değil, çok daha sonraki dönemlerde ortaya çıkan ve kay-
nağı belirsiz efsanelere dayanır. Erken kilise babalarının göğe 
alınan kişileri listelerken Meryem’i sürekli atlamış olmaları, 
tarihsel açıdan oldukça güçlü bir argümandır. Benzer şekilde, 
onun günahsız doğduğu dogması da Kutsal Kitap’ta desteklen-
mez; aksine, dönemin önemli din adamları onun bile manevi 
kusurları olabileceğini olağan karşılamaktadır. Tüm bunlar, 
Romalılar 3:23’teki “bütün insanlar günah işledi” ifadesiyle de 
çelişir. Kutsal Kitap, kilisenin Tanrı’nın Sözü’ne tabi olduğunu 
öğretir. 

Bu dogmaların inanılması zorunlu ve yanılmaz olarak ilan 
edilmesi, Kutsal Yazıların üstünlüğünü baltalayan bir otorite 
kullanımına işaret eder. İnsanların vicdanını, ilahi bir temeli ol-



118 

mayan bir geleneğe bağlamak ve İsa ile elçilerin öğretilerine ya-
bancı bir yük getirmek anlamına gelir. Ayrıca, bu durum, Kutsal 
Ruh’un temel bir gerçeği dört yüzyıl boyunca kiliseye açıklaya-
madığı ve bunu ancak sonradan gelenekle ortaya çıkardığı izle-
nimini vererek, Kutsal Yazıların yetkinliğini ve açıklığını zayıf-
latmaktadır. Bu dogmaların, Mesih’in benzersiz konumunu ve 
kurtuluş müjdesinin evrenselliğini gölgeleyen sonuçları vardır. 
Bedenin göğe alınması, Kutsal Yazılar’da yalnızca Mesih’e ait 
bir ayrıcalık olarak saklanan diriliş ve göğe yükselme onurunu 
yaratılmış bir insana atfetmektedir. Günahsız doğuş ise, Mer-
yem’in diğer tüm insanlardan farklı ve özel bir kurtuluşa ihtiyaç 
duyduğu fikrini ortaya çıkarır; bu da Mesih’in herkes için geçerli 
olan kurtarıcı lütfuyla çelişir. Meryem’in kendisi bile Kurtarıcısı 
olan Tanrı’ya şükran duyduğunu ifade etmiştir. Bu nedenlerle, 
bu dogmalar sadece zararsız gelenekler değil; Kutsal Yazılar ve 
erken kilise tarihiyle çelişen, otoriter bir şekilde dayatılan ve ni-
hayetinde Müjde’nin merkezindeki Mesih’in yeterliliğini ve ben-
zersizliğini gölgeleyen ciddi teolojik hatalardır. Kutsal Kitap te-
melli iman, bu tür insan merkezli yenilikleri reddederek, inancı 
yalnızca Kutsal Yazılar’da güvenilir biçimde muhafaza edilmiş 
elçisel öğretiye dayandırmayı esas almaktadır. 

Katolik gelenekte sıklıkla ileri sürülen görüşe göre, sağ-
lam bir Kristolojiye ulaşabilmek için önce derin bir Marioloji 
bilgisine sahip olmak gerektiği söylenir. Ancak soruyu tersine 
çevirdiğimizde şöyle sorulabilir: Eğer önce sağlam bir Kristolo-
jiye sahipseniz, bu Marioloji için ne kadar bir alan açar, yoksa 
Marioloji, yalnızca Mesih’in sözleri ve Kutsal Yazı çerçevesinde 
sınırlı, ikincil bir tartışma mı olur? Bu bağlamda, bu bölümü, 
Papalık bildirileri (Ineffabilis Deus, Munificentissimus Deus), 
Katolik dogmatik yazılar ve litürji (Efes Konsili, Lumen Genti-
um, Aziz Louis de Montfort vb.) gibi kaynaklardan derlediğim 
Meryem’e atfedilen ünvanları, Kutsal Kitap’ta Mesihe atfedilen 
ünvanlarla kıyaslayarak hazırladığım aşağıdaki şema ile son-
landırmak istiyorum.



119 

Meryem’e Atfedilen Ünvan Mesih’e Ait Tek Ünvan

Cennetin ve yeryüzünün Kraliçesi (Ineffabilis 
Deus, 1854)

Kralların Kralı ve Rablerin Rabbi – İsa Mesih 
(Vah.19:16)

Tüm lütufların Aracısı (Mediatrix) (Ineffabilis 
Deus, 1854)

Tek aracı – “Tanrı ile insanlar arasında bir tek 
aracı, İsa Mesih” (1.Tim.2:5)

Şefaatçi (Advocata) (Lumen Gentium 62, 1964)
Yüce Başkâhin İsa Mesih – “Göğe çıkan ve 
Tanrı’nın tahtında oturan [büyük] Başkâhin” 
(İbr.4:14)

Yeni Havva (Lumen Gentium 63, 1964)
Aziz Louis-Marie Grignion de Montfort, True De-
votion to Mary, Bölüm 1, Madde 16: “Meryem, 
Adem’in cennette kaybettiği her şeyi geri ka-
zandı. Tanrı’ya itaatiyle, Havva’nın itaatsizliğiyle 
kaybedilen her şeyi telafi etti. Havva’yı lanetle-
yen ve tüm çocuklarıyla birlikte yok oluşa götü-
ren Tanrı’nın öfkesini yatıştırmak için Meryem, 
Tanrı’ya sunduğu değerli çarmıhıyla o kadar çok 
şey yaptı ki, Adil Yargıç onu lütuf ve nimetlerle 
doldurdu ve yeni Havva’mız, yaşamımızın, lüt-
fun ve merhametimizin annesi yaptı.”

Son Adam Mesih – “Birinci Adem yaşayan bir 
varlık oldu; son Adem yaşama veren ruh oldu” 
(1.Kor.15:45)

“Çünkü tıpkı Tanrı’ya ait ilk insan Adem’de her-
kes ölüyorsa, Mesih’te de herkes dirilecektir.” 
(1 Korintliler 15:22)

Lütufların Tek Dağıtıcısı (Aziz Louis de Mont-
fort’a göre)

İsa Mesih: Tüm lütufların kaynağı (“[Tanrı’nın] 
bütün doluluğu O’nun içinde bedenlendi” – 
Kol.1:19)

Kutsal Bakire (Virgo Sacra) (Litürjik dualar ve 
ilahiler)

İsa, kutsal ve saf bir figür olarak kabul edilir 
(İbraniler 7:26).

Eş Kurtarıcı (Co-redemptrix) (Aziz Louis de 
Montfort’un yazıları)
True Devotion to Mary, Bölüm 1, Madde 14: 
“Tanrı’nın lütfu aracılığıyla, dünyanın Kurta-
rıcısı’nın, insan doğasını ondan aldığı ve O’na 
tamamen bağımlı olduğu için, Meryem olma-
dan bizim için doğru ve mükemmel bir şekilde 
dünyaya gelmek istememesi kadar kesin ve 
tartışılmaz bir gerçek yoktur. Böylece, Meryem 
olmadan Tanrı’nın bize lütfunu vermek iste-
memesi de aynı şekilde kesindir.”

İsa, tek kurtarıcı olarak kabul edilir (Elçilerin 
İşleri 4:12).

“Çünkü tek Tanrı ve Tanrı ile insanlar arasında 
tek bir Aracı vardır. O da insan olan ve kendisini 
herkes için fidye olarak sunmuş bulunan Mesih 
İsa’dır.” (1. Timoteos 2:5-6)

“Bu nedenle, merhamet bulmak ve ihtiyacımız 
olan anda bize yardım edecek lütfa kavuşmak 
için Tanrı’nın lütuf tahtına cesaretle yaklaşa-
lım.” (İbraniler 4:16)



120 

Vatikan’ın resmi sitesinde yer alan Papa XIII. Leo’nun 5 Ey-
lül 1895 tarihli genelgesinde, Adjutricem Populi adlı metnin 9. 
paragrafında şu sözler yer almaktadır: “Ey en kutsal Bakire, Tan-
rı’nın bilgisine senden başka kimse sahip olamaz; ey Tanrı’nın 
Annesi, senin aracılığın olmadan kimse kurtuluşa erişemez; 
senin aracılığın olmadan kimse merhamet tahtından armağan 
alamaz.” Ancak Kutsal Kitap açıkça şöyle ilan eder: “Çünkü tek 
Tanrı ve Tanrı’yla insanlar arasında tek aracı vardır. O da in-
san olan ve kendisini herkes için fidye olarak sunmuş bulunan 
Mesih İsa’dır.” (1. Timoteos 2:5). Bu sözler, kurtuluşun yalnızca 
Mesih’te olduğu gerçeğini reddederek, Kutsal Yazılar’ın “Sonsuz 
yaşam, tek gerçek Tanrı olan seni ve gönderdiğin İsa Mesih’i ta-
nımalarıdır.” (Yuhanna 17:3) sözüyle çelişmektedir. Genelgede 
Meryem, “Hristiyan halkının en güçlü yardımcısı ve en merha-
metli olan Kutsal Tanrı Annesi” olarak tanıtılmaktadır. Oysa 
Kutsal Kitap’a göre yardım ve şefaat yalnızca Tanrı’ya ve Mesih’e 
aittir. Romalılar 8:34’te “Dirilmiş olan Mesih İsa, Tanrı’nın sa-
ğındadır ve bizim için aracılık etmektedir.” denilerek, aracılığın 
yalnızca Mesih’e özgü olduğu belirtilir.

Başka bir ifadede, “Ona verilen güç neredeyse sınırsızdır” ve 
“Onun ünvanlarının gücünü ve kapsamını ölçmek imkânsız-
dır.” denilerek Meryem’e tanrısal bir güç atfedilmektedir. Ancak 
Kutsal Kitap’a göre bütün yetki ve güç yalnızca Tanrı’ya aittir. 
Matta 28:18’de İsa, “Gökte ve yeryüzünde bütün yetki bana ve-
rildi.” diyerek bu gerçeği açıkça ifade eder. Dolayısıyla Meryem’e 
bu tür bir yetki atfetmek, Kutsal Yazılar’ın öğretisine aykırıdır. 
Bu genelgede ayrıca, İskenderiyeli Aziz Cyril’in sözlerine atıfla, 
“Senin aracılığınla havariler uluslara kurtuluşu müjdelediler... 
Senin aracılığınla o paha biçilmez Haç her yerde onurlandırıldı 
ve saygı gördü; senin aracılığınla şeytanlar bozguna uğratıldı ve 
insanlık cennete geri çağrıldı; senin aracılığınla putların esare-
tinde tutsak olan her sapkın yaratık gerçeği tanımaya yönlendi-
rildi; senin aracılığınla inananlar kutsal vaftize kavuştu ve tüm 
halklar arasında kiliseler kuruldu.” şeklindeki sözler, Meryem’i 



121 

kurtuluş sürecinin merkezine yerleştirmektedir. Kutsal Kitap’a 
göre ise kurtuluş yalnızca Mesih’in işiyle ve iman yoluyla müm-
kündür. Elçilerin İşleri 4:12’de “Başka hiç kimsede kurtuluş yok-
tur.” denilerek bu gerçek açıkça dile getirilir. “Mesih’in Krallı-
ğının Devamı” başlığı altında Meryem’in sürekli yardımına ve 
aracılığına vurgu yapılarak Mesih’in krallığının devamı için 
tesbih duasının gerekliliği vurgulanır. Ancak 1. Timoteos 2:5’te 
“Çünkü tek Tanrı ve Tanrı’yla insanlar arasında tek aracı vardır. 
O da insan olan ve kendisini herkes için fidye olarak sunmuş 
bulunan Mesih İsa’dır.” denilerek aracılığın yalnızca Mesih’e 
ait olduğu kesin biçimde belirtilir. Yine, “Göksel konutundan 
Tanrı’nın emriyle Kilise’yi gözetmeye, bize yardım etmeye ve 
annemiz olarak dostluğumuzu sürdürmeye başladı; böylece, in-
sanlığın kurtuluşunun gizemiyle bu kadar yakından ilişkili olan 
o, Kurtuluş’tan sonsuza dek akacak olan lütufların dağıtımıyla 
da aynı derecede yakından ilişkili oldu.” ifadesi, Meryem’i Tan-
rı’nın lütfunun dağıtımında etkin bir rol üstlenmiş gibi göster-
mektedir. Kutsal Kitap’a göre ise lütuf yalnızca Tanrı’dan gelir 
ve Kutsal Ruh aracılığıyla insanlara ulaştırılır. Yuhanna 1:17’de 
“Kutsal Yasa Musa aracılığıyla verildi, ama lütuf ve gerçek İsa 
Mesih aracılığıyla geldi.” denilerek lütfun kaynağının yalnızca 
Mesih olduğu belirtilir.

Buna ek olarak, Katolik geleneğinde Meryem’in ‘Yeni Ahit’in 
Ahit Sandığı’ olarak tasvir edilmesine de değinmek gerekir. Bu 
görüşün Kutsal Kitap’taki tipolojiye dayandırıldığını söylüyor-
lar. Ancak bu iddiayı dikkatle incelediğimde, Kutsal Yazılar’ın 
aslında böyle bir şey öğretmediğini görüyorum. Katolik Kate-
kizmi’nin 2676. paragrafı, Meryem’in Tanrı’nın halkıyla birlikte 
olduğu yerin, yani Ahit Sandığı olduğunu ileri sürüyor. Catholic 
Answers gibi inanç savunuculuğu yapan kaynaklar da aynı id-
diayı tekrarlıyor. Bu yüzden ben de hem bu savunmalara hem 
de Kutsal Kitap’ın gerçekte ne dediğine baktım. Katolik inanç 
savunucularının ilk dayanağı, 2. Samuel 6 ile Luka 1’i yan yana 
getirmek oluyor. Onlara göre, Ahit Sandığı’nın Yahuda’nın dağ-



122 

lık bölgesine yaptığı yolculuk, Meryem’in Elizabet’i ziyaretine 
bir tür öncekilik ve benzer bir tip oluşturuyor. Fakat dikkatli 
incelendiğinde, aslında aynı yol değil; yalnızca genel hatlarıyla 
aynı bölgeye yapılan bir yolculuk söz konusu. Bu kadar ince bir 
benzerlikten böyle güçlü bir doktrin çıkarmak bana oldukça zor-
lama geliyor.

Bir diğer paralellik iddiası ise, Davut’un Ahit Sandığı önün-
de söylediği sözlerle Elizabet’in Meryem’e söyledikleri arasında 
kuruluyor. Katolik inanç savunucuları, Davut’un “Rab’bin San-
dığı bana nasıl gelebilir?” (2. Samuel 6:9) sorusunun, Elizabet’in 
“Rabbimin annesi bana nasıl gelir?” (Luka 1:43) sözüne benzedi-
ğini savunuyor. Ancak 2. Samuel 6:9’a baktığımda, Davut’un bu 
sözü sevinçle değil, korku içinde söylediğini görüyorum. O sıra-
da sandık yanlış taşındığı için bir trajedi yaşanmıştı ve Davut’un 
yüreği korkuyla doluydu. Dolayısıyla burada sevinçli bir benzer-
lik değil, tamamen farklı ve olumsuz bir bağlam vardır. Ayrıca 
Davut’un efod (eski İbrani ayinlerinde giyilen keten önlük) giyip 
Rab’bin önünde oynamasıyla, Yahya’nın annesinin karnında se-
vinçle hareketlenmesi arasında bağ kuruyorlar. Oysa Davut’un 
efod giymesi, onun bir rahip olduğu için değil, Tanrı’nın önünde 
alçakgönüllü bir tavır takındığı içindi. Davut bir kraldı, rahip 
değildi. Bunu rahiplikle ve Yahya’yla bağdaştırmaya çalışmak 
oldukça zorlama bir okumadır.

Daha da önemlisi, 2. Samuel 6’da asıl vurgu sandığın ken-
disinde değil, Rab’bin huzurundadır. Ahit Sandığı, Tanrı’nın 
halkının arasında bulunduğu yeri simgelerdi. Luka 1’e baktığı-
mızda ise, Meryem’in yol boyunca taşıdığı şey aslında İsa’nın 
ta kendisidir. Yani tipolojiyi doğru anlamak gerekirse, “Yeni 
Ahit’in Ahit Sandığı” Meryem değil, bizzat İsa’nın bedenidir; 
çünkü Tanrı’nın aramızda görünür şekilde bulunması, İsa’da 
gerçekleşmiştir, Meryem’de değil. Luka 1:42-43’te Elizabet, Mer-
yem’e “rahminin ürünü de kutsanmıştır” der; yani Elizabet’in 
asıl işaret ettiği, Meryem’in karnındaki İsa’dır. Ayrıca Meryem, 
“kadınlar arasında kutsanmış” olarak anılır; tüm insanlığın üze-



123 

rinde bir konuma yükseltilmemiştir. Katolik inanç savunucuları 
ayrıca, Ahit Sandığı’nın içindeki manna, levhalar ve Harun’un 
asası gibi eşyaların Mesih’i simgelediğini söylerler. Evet, bu doğ-
rudur; ancak buradan yola çıkarak “o halde Meryem sandığın 
kendisidir” sonucuna varmak yanlıştır. Çünkü İsa doğduktan 
sonra artık Meryem’in içinde değildir. Eğer İsa’nın bulunduğu 
her yer sandık sayılsaydı, O’nun girdiği her ev, her tapınak, hatta 
dünyanın kendisi bile “Yeni Sandık” olmalıydı. Bu mantık kendi 
içinde tutarsızdır.

Benim için net olan şudur: Kutsal Kitap, Meryem’in “Yeni 
Ahit’in Ahit Sandığı” olduğunu hiçbir yerde öğretmez. Aksi-
ne, Ahit Sandığı’nın gerçek karşılığı Mesih’in kendisidir. Eski 
Ahit’te Sandık hem tahtadan (insanlık) hem de altından (tan-
rısallık) yapılmıştı; tıpkı Mesih’in hem tam insan hem de tam 
Tanrı olması gibi. Eski Ahit’te sandık, Tanrı’nın halkıyla birlikte 
görünür olarak bulunduğu yeri temsil ediyordu; Yeni Ahit’te ise 
bu varlık yalnızca Mesih’te somutlaşır. Yuhanna 1:14’te “Söz in-
san olup aramızda yaşadı” denir; burada kullanılan “yaşadı” fiili 
aslında “çadır kurdu” veya “aramızda mesken tuttu” anlamına 
gelir. Yani İsa’nın bedeni, Tanrı’nın gerçek meskenidir. Eğer 
Meryem gerçekten Yeni Ahit’in Ahit Sandığı olsaydı, elçilerin 
yazılarında bu açıkça öğretilirdi. Ama ne Pavlus, ne Yuhanna, ne 
de başka bir elçi böyle bir şey yazmamıştır. Yuhanna, Meryem’in 
bakımını üstlenmiş olmasına rağmen onun için böyle bir sıfat 
kullanmaz; aksine, doğrudan Mesih’i Tanrı’nın konutu olarak 
tanımlar. Bu nedenle, Kutsal Kitap’a dayanarak şunu söylemek 
gerekir: Yeni Ahit’in Ahit Sandığı Meryem değil, bizzat İsa Me-
sih’in kendisidir.

Bu konuyu daha detaylandıracak olursak, Pavlus’un Romalı-
lar 3:25’te “Tanrı Mesih’i, kanıyla günahları bağışlatan ve iman-
la benimsenen kurban (mercy seat) olarak sundu” şeklindeki 
ifadesi, Eski Antlaşma’daki hilastērion (ἱλαστήριον) teriminin 
teolojik devamı niteliğindedir. Eski Yunanca hilastērion sözcü-
ğü “kefaret”, “kefaret kapağı” veya “antlaşma kapağı” anlamına 



124 

gelir ve Septuaginta’da Antlaşma Sandığı’nın üzerindeki “bağış-
lanma kapağı” için kullanılmıştır; bu, Tanrı’nın halkıyla buluş-
tuğu ve bağışlamanın gerçekleştiği yerdir. Bu terim, Yeni Antlaş-
ma’da iki temel yerde geçer: Romalılar 3:25’te “ὁ θεὸς ἱλαστήριον 
διὰ τῆς” (Tanrı Mesih’i bir hilastērion olarak sundu) ve İbraniler 
9:5’te “κατασκιάζοντα τὸ ἱλαστήριον περὶ ὧν” (bağışlanma ka-
pağını gölgeleyen keruvlar) ifadelerinde. Eski Antlaşma’da hi-
lastērion (mercy seat), Tanrı’nın gazabının halk üzerinden kaldı-
rıldığı kefaret yeriydi (Lev. 16; Çık. 25:17–22); Yeni Antlaşma’da 
ise bu “kefaret yeri” bizzat İsa Mesih’in kendisidir. Pavlus’un 
belirttiği gibi, Tanrı Mesih’i imanla kabul edilmek üzere bir ke-
faret olarak sunmuştur (Rom. 3:25; İbr. 9:13–14; 1 Yuhanna 2:2; 
4:10). Böylece Tanrı’nın gazabı Mesih’te yatışmış ve iman edenler 
Tanrı’nın huzuruna suçsuz ve kabul edilmiş olarak çıkabilmiş-
tir. Dolayısıyla Pavlus’un hilastērion ifadesini kullanma biçimi, 
Meryem’e değil, Mesih’in kendisine atıfta bulunur. Pavlus, Eski 
Antlaşma’nın sembolik dilini doğrudan Yeni Antlaşma’ya taşır: 
Eski Antlaşma’da Tanrı’nın huzurunun somutlaştığı “bağışlan-
ma kapağı” nasıl Tanrı’nın merhametinin görünür bir işaretiyse, 
Yeni Antlaşma’da da İsa Mesih bu işlevi bizzat üstlenmiştir. Bu 
nedenle “bağışlanma kapağı” terimi tipolojik olarak Meryem’e 
değil, Tanrı’nın kurtarıcı eyleminin merkezinde yer alan Mesih’e 
atfedilir. Aynı ifade Septuaginta çevirisinde de kullanılır; İsa ve 
havariler de bu çeviriyi kullanmışlardır. Pavlus, Eski Antlaş-
ma’da geçen hilastērion ifadesini doğrudan Septuaginta’dan alıp 
Yeni Antlaşma’da kullanarak, Eski ile Yeni arasındaki teolojik 
sürekliliği bilinçli biçimde vurgulamıştır.

Bu bölümü bitirirken şu noktaya değinmek istiyorum: 
“Meryem’e tapmıyoruz; ona hürmet ediyoruz” şeklindeki ifade-
ler ilk bakışta mantıklı görünebilir; ancak “hürmet” adı altın-
da yapılan uygulamaların içeriğine yakından bakıldığında, bu 
ayrımın pratikte nasıl silikleştiği görülebilir. Öncelikle, Kutsal 
Kitaba göre “tapınma”nın (latria) ne olduğunu tanımlayalım: 
Tapınmak, yalnızca Tanrı’ya has olan mutlak bağlılık, itaat ve 



125 

yüceltme eylemidir. Bu, O’nun önünde eğilmeyi, yalnızca O’na 
dua etmeyi, yalnızca O’na yücelik atfetmeyi ve O’nu yalnızca 
Kendi’ne ait olan ünvanlarla onurlandırmayı içerir (Matta 4:10, 
Vahiy 22:8-9). Şimdi, Meryem’e gösterilen “hürmet”e (dulia) ba-
kalım. Katolik geleneğinde onun heykel ve ikonları önünde diz 
çökülür. Her gün söylenen “Selam Sana Ey Kraliçe” (Salve Re-
gina) gibi dualarda kendisine “Ey Merhamet Anası, Hayatımız, 
Tatlılığımız ve Umudumuz” gibi sıfatlar atfedilir ve “Göklerin 
Kraliçesi” olarak hitap edilir; bu ünvan, benzer bir kullanım 
nedeniyle Yeremya 7:18’de (“Kadınlar Gök Kraliçesi’ne pide pi-
şirmek için hamur yoğuruyor. Beni öfkelendirmek için başka 
ilahlara dökmelik sunular sunuyorlar”) eleştirilir. “Meryem ara-
cılığıyla İsa’ya” (Ad Iesum per Mariam) prensibiyle onun aracılık 
rolüne vurgu yapılır; sanki İsa’ya ulaşmak için bir aracıya ihti-
yaç varmış gibi. Hatta bazı popüler dindarlık örneklerinde ona 
kurtarıcılık, mucize bahşetme ve ruhları koruma gibi, esasında 
Tanrı’ya ait olan vasıflar yüklenebilmektedir. Kutsal Kitap’taki 
“Göklerin Kraliçesi” ünvanının Tanrı’yı öfkelendirdiğini biliyor 
muydunuz? Böyle bir ünvanı Rabbimiz’in annesine vermek ne-
den makul görülsün? Yeremya 44’te Yahudilerin “Göklerin Kra-
liçesi”ne tapınması tasvir edilir. “Göklerin Kraliçesi”nin, Kenan 
panteonunun tanrıçalarından biri olan Aştar olduğunu biliyor 
muydunuz? Babilliler ve Asurlular ona İştar, İbraniler ise Aşera 
adını verirdi. Aynı tanrıça Yunanların Afrodit’i ve Romalıların 
Venüs’ü ile de özdeşleştirilmiştir. Göklerin Kraliçesi cinsel aşk, 
annelik ve bereket tanrıçasıydı; rahibeleri ise genellikle kült fa-
hişeleriydi. 17. ayette, Yahudilerin Babil sürgünü öncesindeki 
nimetleri bu Göklerin Kraliçesi’ne tapınmalarına bağladıkları 
görülür. 18. ayette ise içinde bulundukları sıkıntıların nedenini 
ona tapınmayı bırakmalarına dayandırırlar. Dolayısıyla Tan-
rı’nın esinlediği Söz, “Göklerin Kraliçesi” ünvanını şeytani bir 
olgu olarak tanımlamaktadır.

Aynı şekilde, Vahiy 12’deki bir ayet, söz konusu kadının 
Meryem olduğunu öne sürmek için sıklıkla kullanılır. Ancak 



126 

buradaki bağlamın tamamı, sıkıntı döneminde İsrail’den ka-
çan Yahudilerle ilgilidir. Yuhanna iki alamet görür. Birincisi 
bir kadındır ve bu kadın, İsrail’in bir tipi ve tasviridir; Eski 
Ahit’te sık görülen bir temadır. Bunun arka planı, Yusuf ’un Ya-
ratılış 37:9-11’deki rüyasında bulunur: Güneş, Yusuf ’un babası 
Yakup’u; ay, annesini; yıldızlar ise Yakup’un çocuklarını yani 
kardeşlerini temsil eder. Vahiy 12:6’da bu kadının çöle kaçtığı 
ve 1.260 gün boyunca Tanrı tarafından korunduğu yazılıdır. 
14. ayette bu kadına kanatlar verildiği belirtilir. 4. ayette ise 
Şeytan’ın doğacak çocuğu öldürmek için girişimde bulunduğu, 
başarısız olunca da çocuğu dünyaya getiren ulus olan İsrail’e 
yöneldiği görülür. Yuhanna’nın gördüğü ikinci alamet olan kı-
zıl ejderha, 9. ayette açıkça şeytan olarak tanımlanır. Dolayı-
sıyla burada Meryem’i Göklerin Kraliçesi olarak gösteren bir 
işaret yoktur. Aslına bakılırsa, Vahiy 4 ve 5. bölümlere baktığı-
mızda, yedi mühür açılmadan hemen önce orada bulunan Üç-
lü-Birlik Tanrılığı görürüz; ancak ne bir Göklerin Kraliçesi’ne 
ne de İsa’nın sağında Meryem’e rastlarız. Kutsal Kitap, Me-
sih’in yeryüzündeki annesiyle değil, geliniyle (yani kilisesiyle) 
birlikte hüküm süreceğini öğretir.

Koloseliler 2:9–10, Mesih’in kimliğine ve O’nda sahip ol-
duğumuz kimliğe dair çarpıcı bir gerçeği ortaya koyar: “Çün-
kü Tanrılığın bütün doluluğu bedence Mesih’te bulunuyor. Siz 
de her yönetim ve hükümranlığın başı olan Mesih’te doluluğa 
kavuştunuz.” Bu sarsıcı ifade, hemen öncesinde yapılan uyarıyı 
dikkate aldığımızda daha anlamlı hâle gelir: “Dikkatli olun! Me-
sih’e değil de, insanların geleneğine, dünyanın temel ilkelerine 
dayanan felsefeyle, boş ve aldatıcı sözlerle kimse sizi tutsak et-
mesin” (Koloseliler 2:8). Bu noktada sorulması gereken soru şu-
dur: Eğer Mesih’te tamamlanmışsak ve Kutsal Yazılar, Tanrı esi-
ni olarak, bizi “her iyi iş için donatıp yetkin kılıyorsa” (2. Timo-
teos 3:16–17), o hâlde neden tespihlere, neden Meryem’e, neden 
Roma Katolikliğinin tüm sakramentlerine ihtiyaç duyalım? İsa 
neden yeterli olmasın? Açıkça görülmektedir ki sakramentlere 



127 

katılmak, ayinlerde bulunmak, tekrarlanan dualar okumak veya 
dini nesneler kullanmak kişiyi Mesih’te zaten sahip olduğu do-
luluk açısından daha ruhsal hâle getirmez. Bu uygulamalar, in-
san eliyle oluşturulmuş gelenekler olarak kalır; Tanrı Sözü’nün 
yerine geçemez ve onun üzerine hiçbir katkıda bulunamaz. Ruh-
sal olgunluk, dışsal ritüellerin birikimiyle değil, içsel bir dönü-
şümle elde edilir. Bu dönüşümün tek kaynağı, Mesih’i yücelten 
ve O’ndaki bütünlüğümüzü vaaz eden Tanrı’nın yazılı Sözü’dür. 
Gerçek ruhsallık, daha fazla ayine katılmakta değil, Tanrı’ya dair 
anlayışımızı derinleştirmekte yatar ve bu anlayış yalnızca O’nun 
Sözü’nden beslenir. İnsan geleneğinin Tanrı’nın buyruğuymuş 
gibi sunulduğu her uygulama, nihayetinde Mesih’in yeterliliğini 
gölgelemekten başka bir işlev taşımaz. Mesih yeterlidir. O’nun 
Sözü yeterlidir. Geriye kalan her şey, zaten tamamlanmış olanı 
tamamlamaya çalışmak kadar anlamsızdır.

Dürüstçe soralım: Eğer birisi başka bir insana bu şekilde 
davransaydı, herhangi bir Katolik ilahiyatçı buna ne ad verir-
di? Muhtemelen “tapınma” derlerdi. Ancak Meryem söz konu-
su olduğunda bu eylemler için bir istisna yapılmakta ve buna 
“hürmet” denmektedir. Bu, tutarlı bir teolojiden ziyade bir ka-
yırmacılık örneği gibi görünebilir. Esas mesele şudur: Bir ey-
lemin adını “hürmet” koysanız dahi, eğer fiiliyatta yaptığınız 
şey Kutsal Kitap’ın “tapınma” olarak tanımladığı şeyle birebir 
aynıysa, sırf ona farklı bir etiket taktınız diye o eylem masum 
hâle gelmez. Tanrı, terminoloji oyunlarıyla karıştırılamaz. İsa, 
“Gerçek tapınanlar, Baba’ya ruhta ve gerçekte tapınacaklar” de-
miştir (Yuhanna 4:23). Bize, ne kadar kutsanmış olursa olsun, 
bir insana dua etmeyi ya da insana has olanı aşan sıfatlar atfet-
meyi öğretmemiştir. Meryem, Luka 1:46-55’teki kendi ezgisinde 
bile her şeyi Tanrı’ya yönlendiren mütevazı bir kuldu. Onu âdeta 
ruhani bir eş-kurtarıcıya dönüştürmek, onun kendi alçakgönül-
lülüğüne ve Tanrı’nın mutlak birliğine aykırıdır. Sonuç olarak, 
eğer “hürmet” adı altında yapılan şey fiilen tapınmaya tıpatıp 
benziyor ve yalnızca Tanrı’ya ait olanı ona veriyorsa, o şey tapın-



128 

madır. Ve hiçbir kelime oyunu veya ünvan değişikliği bu eylemi 
putperestlikten uzaklaştırmayacaktır.

Meryem Duaları

Meryem’e adanmış duaların dünyasına önemli bir giriş nok-
tası, Alphonsus Liguori (1696–1787) tarafından derlenen dua ko-
leksiyonudur. Liguori, 1839’da aziz ilan edilen ve 1871’de Kilise 
Doktoru ünvanını alan İtalyan bir Katolik piskopostur. Kendisi, 
kilisenin litürjik geleneğinde yer alan çeşitli kaynaklardan Mer-
yem hakkındaki en değerli metinleri yıllar boyunca titizlikle bir 
araya getirmiştir. Liguori, kitabında Meryem’i “hayatımız, tatlılı-
ğımız ve umudumuz” olarak niteler. Ona göre, Meryem’in aracı-
lığı o denli güçlüdür ki günahkârların bile lütuf durumuna yeni-
den kavuşmalarını sağlayacak etkiye sahiptir. Meryem’e güven-
le yönelmek gerekir, zira Oğul aracılığıyla dilediği her şeyi elde 
edebilir. Üstelik Meryem’e duyulan bağlılık, ebedî kurtuluşun en 
belirgin işaretlerinden biri sayılır. Bu eser, sonraki dönem Ma-
riyoloji çalışmaları için temel bir referans kaynağı hâline gelmiş 
ve Meryem’e yönelik ibadet anlayışını derinden şekillendirmiştir.

Bu derin teolojik ve manevi vizyonun ışığında, Liguori’nin 
derlediği dua listesi de Meryem odaklı bir ruhaniyeti yansıtır. 
“Selam sana, Kraliçe” (Salve Regina), “Regina Coeli” (Gökle-
rin Kraliçesi) ve “Ave Maris Stella” (Selam sana, Deniz Yıldızı) 
bunlar arasında en bilinen ve sevilen Meryem dualarındandır. 
Meryem’e duyulan bağlılıkta bir diğer önemli dua biçimi de Tes-
bih (Rosary) ile ilişkilidir. “Rosary” kelimesi “gül tacı” anlamına 
gelir. Bu ifadenin kökeninde, Meryem’in bazı kişilere vahyettiği 
bir inanış yatar: Her “Ave Maria” (Selam Sana Meryem) duası 
ona bir gül sunmak gibidir ve her tamamlanan tesbih ise ona 
sunulan bir gül taçtır. Gül, çiçeklerin kraliçesi sayıldığından, 
tesbih de duaların en değerlisi ve gülü olarak kabul görür. Ka-
tolik geleneğinde Kutsal Tesbih, adeta kusursuz bir dua biçimi 
olarak yüceltilir. Bununla birlikte, bu uygulama, kurtuluş öy-



129 

küsünü Mesih merkezli anlatısından uzaklaştırarak Meryem 
odaklı bir çerçeveye taşır. Tesbihte Mesih’in sevinçleri, acıları ve 
yücelikleri zikredilirken, bunlar Meryem’in deneyimleriyle yan 
yana getirilir; böylece Meryem ile Oğul arasında sistematik bir 
paralellik kurulmuş olur. Bu yaklaşım, Kutsal Kitap’ın sunduğu 
kurtuluşun merkezinde Mesih’i vurgulamak yerine, Meryem’in 
sürekli varlığı ve aracılığı fikrini ön plana çıkarır. Dolayısıyla 
tesbih, imanlının zihninde Üçlü Birlik’in eylemlerine Meryem’i 
dahil eden bir anlayış üretir. Katolik teolojisindeki bu yönelim, 
Mesih’in yetki ve rollerinin Meryem ile paylaşıldığı bir zihniyeti 
açıkça yansıtır.

 Selam sana, Allah’ın en sevgili kulu Meryem, 
 Rab seninledir. 

 Kadınların en mübareği Sen’sin 
 Ve mübarektir Sen’in evladın İsa. 

 Aziz Meryem, Allah’ın annesi, 
 Biz günahkârlar için 

 Şimdi ve ölüm saatimizde dua et. Amin.

Katolik Kilisesi, yukarıdaki “Selam Sana” duasının yalnızca 
Katoliklere özgü bir uygulama olmadığını, aynı zamanda Kutsal 
Yazılara dayalı olduğunu iddia eder. Onlara göre bu dua keli-
menin tam anlamıyla “tespih üzerindeki İncil”dir. Ancak tespih 
duası ne havarilerin bir pratiği olmuş ne de havariler tarafından 
aktarılan bir gelenek olarak yerleşmiştir. Bu uygulama, 13. yüz-
yılda yaşamış ve bir Meryem Ana görümü gördüğünü iddia eden 
Aziz Dominik tarafından ortaya atılmıştır; söz konusu görümde 
kendisine bu tespihi dua etmeye ve yaymaya teşvik etmesi bildi-
rilmiştir. Aziz Dominik ayrıca dünyevi otoriteleri tövbe etmeyen 
sapkınları cezalandırmaları konusunda cesaretlendirmiştir. Ka-
tolikler, havarilerden yüzyıllar sonra geliştirdikleri çoğu uygula-
mada olduğu gibi, kendi buluşlarının ve yeni dini pratiklerinin 
bir şekilde Kutsal Yazılara dayandığını öne sürerler. Bu nedenle 



130 

dini uygulamalarına meşruiyet kazandırmak için sıklıkla fark-
lı Kutsal Kitap ayetlerine atıfta bulunurlar. Peki tespih duasının 
tekrara dayalı pratiği hakkında Kutsal Kitap gerçekte ne söylü-
yor? Rastgele Kutsal Kitap ayetlerini sıralamak tespih duası için 
bir kanıt teşkil etmez. Kutsal Kitap’taki olayları ve ayetleri bir 
dini uygulamayla ilişkilendirmek, o uygulamaları doğrulayan 
bir dayanak saymak anlamına gelseydi, aynı iddiayı Kutsal Ki-
tap ayetlerini kendi uygulamalarını doğrulamak için kullanan 
Mormonlar ve Yehova’nın Şahitleri için de öne sürmek gerekirdi.

Tesbih Duası, Kutsal Kitap’a doğrudan yönelmek yerine bu 
tür dualara yönelmeyi öğreten bir anlayışın ortaya çıkmasına 
neden olmuştur. Rivayete göre Meryem Ana, Aziz Dominik’e 
tesbih için ilk 15 onluğu vermiş, 2002 yılında ise Papa II. Jean 
Paul beş onluk daha eklemiştir. Ayrıca, Meryem Ana’nın tesbihi, 
sadakatle dua edenlere yönelik on beş vaatte bulunduğu söylenir; 
bunlardan biri de “Tesbih duamı sadakatle edenlere özel koruma 
ve büyük lütuflar vaat ediyorum” ifadesidir. Bu inanç Katolik Ki-
lisesi tarafından reddedilmemiş, aksine kabul görmüştür. Tesbi-
hin “cehenneme karşı güçlü bir zırh” olduğu, “günahı yok ettiği, 
günahlardan kurtardığı ve sapkınlığı dağıttığı” da ileri sürülür. 
“Tesbihime güvenenler asla yok olmayacaktır” sözü ise farklı bir 
kurtuluş öğretisine işaret eder. Bu anlayış, Tanrı’nın yardım etme 
yetkisini başka varlıklara atfederek insanları Tanrı’ya doğrudan 
yönelmek yerine aracı figürlere bağlar. Oysa Kutsal Yazılar, mer-
hamet bulmak için lütuf tahtına doğrudan yaklaşmamız gerekti-
ğini öğretir; Meryem ya da azizler aracılığıyla değil. Eğer dünya 
çapında milyonlarca insan aynı anda Meryem’e dua ediyorsa, 
onun bu duaları nasıl duyup ayırt ettiği sorusu, Tanrı’ya ait olan 
her yerde bulunma ve her şeyi bilme niteliklerinin bir insana at-
fedilmesi anlamına gelir. Katolikler Meryem’i Tanrı olarak gör-
mediklerini söyleseler de, uygulamada ona ilahi bir konum atfet-
mektedirler. Tesbih geleneği, esasen bu anlayışın bir sonucudur.

Tespih duası Kutsal Yazılara uygun değildir; hatta Matta 
6:9’da İsa, boş tekrarlarla yapılan dualardan sakınılması gerekti-



131 

ğini vurgulayarak bu tür pratiklere karşı uyarıda bulunur. Pagan 
dinlerde dualar ya ezberlenir ya da kitaplar aracılığıyla okunur-
du ve günümüzde Budizm, İslam ve çeşitli diğer dünya dinle-
rinde bunu gözlemleyebiliriz. İsa’nın çağında da Yahudilik için 
benzer bir durum söz konusuydu; Ferisiliğin etkisiyle Yahudilik, 
bir pagan dini gibi kitaplardan okunan dualara dayalı hâle gel-
mişti. Bu nedenle havariler, Luka 11:1’de İsa’ya “Bize dua etme-
yi öğret” demişlerdir. Matta 6’da ise İsa, öğrencilerine örnek bir 
dua sunar; İsa, “Bu duayı edin” dememiş, “Bunun için siz şöyle 
dua edin” demiştir; yani temel hatlarıyla nasıl dua edileceğini 
göstermiştir. Tıpkı tespih duasında olduğu gibi, günümüzde bazı 
kiliseler bu dua modelini boş bir tekrar gibi tekrar eder. Oysa 
İsa’nın amacı, bu dua modelini vererek dua yaşamını nasıl dü-
zenleyeceklerini öğretmekti. Oysa tespih duasına bakıldığında, 
Tanrı’ya odaklanmaktan ziyade Meryem Ana’ya odaklanan ve 
onun için on kat daha fazla dua edilen bir uygulama söz konusu-
dur. Kutsal Kitap’ta dua her zaman yalnızca Tanrı’ya yöneliktir. 
Tespih duası, Tanrı’ya dua etme odağını Meryem ve diğer aziz-
lere yöneltir; bu ise ne Kutsal Kitap’ta ne de havariler tarafından 
kiliseye öğretilmiş bir uygulamadır.

“Kutsal Tanrı’nın Annesi Meryem, 
senin himayene sığınırız; 

ihtiyaç içindeki dualarımızı hor görme, 
ama daima bizi tüm tehlikelerden kurtar, 

ey şanlı ve kutsanmış Bakire. Amin.”
 
Yukarıdaki Sub Tuum Praesidium duası ise, erken dönem 

Hristiyanlıkta imanlıların samimi dindarlığının bir ifadesi ola-
rak ortaya çıkmıştır ve günümüze ulaşan en eski örneklerin-
den biri üçüncü yüzyıla ait bir Mısır papirüsüne dayanmakta-
dır. Meryem’e yöneltilen bu yakarış, onun koruyucu şefkatine 
olan güveni dile getiren en kadim dualardan biridir. Metinde 
ne Baba Tanrı ne de Mesih açıkça anıldığı için, bazı teologlar 



132 

bunu halkın aracı bir figüre doğrudan yönelme ihtiyacının bir 
yansıması olarak yorumlamıştır. Dahası, duada Baba’dan veya 
Oğul’dan bahsedilmemesi, onun erken dönem Hristiyanlık 
içindeki sapkın gruplarla bağlantılı olabileceğine işaret ediyor 
olabilir. Aynı dönemdeki apokrif metinler de Meryem’i yalnızca 
İsa’nın annesi olarak değil; aynı zamanda kozmik bir role sahip, 
mucizeler gösteren ve dualara cevap veren bir şahsiyet olarak 
betimlemiştir. Onun bakireliği litürjik törenlerde yüceltilmiş ve 
ruhani bir örnek olarak öne çıkarılmıştır. Bir önceki bölümde 
de vurguladığım üzere, Meryem’le ilgili dindarlık pratikleri, ilk 
olarak heterodoks (gnostik) çevrelerde ortaya çıkmış, zamanla 
teolojik bir kimlik kazanarak Kilise’nin Mariolojik doktrinler 
bütününe dâhil edilmiştir. Roma Katolik geleneğindaki yaygın 
anlayışın aksine -ki bu anlayış, söz konusu doktrinlerin organik 
bir süreçle yavaş yavaş geliştiğini idealize eder- Mariolojik fikir 
ve uygulamalar çoğunlukla dışarıdan eklemlenmiş, Sub Tuum 
Praesidium duası örneğinde olduğu gibi halkın inancına nüfuz 
ederek yerleşmiştir. İreneus gibi Kilise Babaları, Hristiyan inan-
cının bütünlüğünü korumak için Gnostisizm sapkınlığına kar-
şı mücadele verirken, Kilise’nin diğer kesimleri, Meryem’e dair 
halk dindarlığı aracılığıyla sızan gnostik unsurlara maruz kal-
mıştır. Teolojinin kapısından kovulan Gnostik etkiler, ibadet ve 
dualar penceresinden yeniden içeri girmiş; ne yazık ki Kilise’nin 
bütününde bu durumu fark edecek ve ayırt edecek yeterli Kutsal 
Kitaba dayalı ölçüt ve direnç bulunmamıştır. 

Sonuç olarak, Gnostik unsurlarla yoğrulan lex orandi (iba-
det yasası), zamanla lex credendi’yi (inanç yasasını) da şekillen-
dirmiş ve dönüştürmüştür. İkinci yüzyılın sonlarından itibaren 
görüldüğü gibi, Meryem’e dair öğreti ve halk dindarlığı büyük 
ölçüde popüler inanç tarafından şekillenmekte, kilise hiyerarşisi 
ve teologlar ise bu gelişmelere sonradan cevap vermekte ve onu 
teolojik bir çerçeveye oturtmaktadır. Bu durum, Kutsal Gelenek 
ile Kutsal Yazılar arasındaki dinamik gerilimi ve sürekli bir şe-
kilde Kutsal Kitap’a dönerek onunla sınamanın gerekliliğini bir 



133 

kez daha ortaya koymaktadır. Benzer bir durum, Mariolojinin 
derin ve duygusal temellerine dair bir diğer açık örneğinde, Papa 
Franciscus’un 8 Aralık’ta Roma’da, Meryem’in Günahsız Gebe-
liği yortusu dolayısıyla düzenlenen resmi litürjide (Ufficio delle 
Celebrazioni Liturgiche del Sommo Pontefice, 2018) ona göster-
diği hürmet töreninde görülebilir. Kendisinin ve kalabalığın et-
tiği duanın Türkçe çeviri şu şekildedir:

Tanrı’nın Kutsal Annesi, bizim için dua et
Bakirelerin Kutsal Bakiresi, bizim için dua et
Mesih’in Annesi, bizim için dua et
Kilise’nin Annesi, bizim için dua et
İlâhî lütfun Annesi, bizim için dua et
En Saf Anne, bizim için dua et
En İffetli Anne, bizim için dua et
Daima Bâkire Anne, bizim için dua et
Günahsız Anne, bizim için dua et
Sevilmeye Lâyık Anne, bizim için dua et
Hayranlık Uyandıran Anne, bizim için dua et
İyi Öğüdün Annesi, bizim için dua et
Yaratıcı’nın Annesi, bizim için dua et
Kurtarıcı’nın Annesi, bizim için dua et
En Sağduyulu Bakire, bizim için dua et
Şereflendirilmeye Lâyık Bakire, bizim için dua et
Övülmeye Lâyık Bakire, bizim için dua et
En Kudretli Bakire, bizim için dua et
En Merhametli Bakire, bizim için dua et
En Sadık Bakire, bizim için dua et
Mükemmelliğin Aynası, bizim için dua et
Bilgeliğin Tahtı, bizim için dua et
Neşemizin Sebebi, bizim için dua et
Kutsal Ruh’un Tapınağı, bizim için dua et
Ebedî İhtişamın Meskeni, bizim için dua et
Tanrı’nın Adanmış Konutu, bizim için dua et



134 

Gizemli Gül, bizim için dua et
Davut’un Kutsal Şehrinin Kulesi, bizim için dua et
Ele Geçirilemez Kale, bizim için dua et
İlâhî Huzurun Kutsal Sığınağı, bizim için dua et
Ahit Sandığı, bizim için dua et
Cennetin Kapısı, bizim için dua et
Sabah Yıldızı, bizim için dua et
Hastaların Şifası, bizim için dua et
Günahkârların Sığınağı, bizim için dua et
Mazlumların Tesellicisi, bizim için dua et
Hristiyanların Yardımcısı, bizim için dua et
Meleklerin Kraliçesi, bizim için dua et
Patriklerin Kraliçesi, bizim için dua et
Peygamberlerin Kraliçesi, bizim için dua et
Elçilerin Kraliçesi, bizim için dua et
Şehitlerin Kraliçesi, bizim için dua et
İtirafçıların Kraliçesi, bizim için dua et
Bakirelerin Kraliçesi, bizim için dua et
Tüm Azizlerin Kraliçesi, bizim için dua et
Günahsız Kraliçe, bizim için dua et
Göğe Yükseltilen Kraliçe, bizim için dua et
Tesbih Duasının Kraliçesi, bizim için dua et
Ailenin Kraliçesi, bizim için dua et
Barışın Kraliçesi, bizim için dua et

Bu dua, Meryem anlayışını teolojik tartışmaların ötesine 
taşıyarak onu psikolojik bağlılığın en derin katmanlarına yer-
leştiren bir nitelik taşımaktadır. Mariolojinin asıl gelişim alanı 
akıl değil, insan kalbinin duygusal derinlikleridir. Bu nedenle 
Meryem kültünde kişisel deneyimler ve duygusal bağlar, soyut 
teolojik çerçevelerin önüne geçerek belirleyici olmuştur. Düşün-
sel temellerden çok duygusal bağlılık ve bireysel tecrübeler, Mer-
yem’e yönelik dindarlığın şekillenmesinde ve yaygınlaşmasında 
en etkili faktörler hâline gelmiştir.



135 

Örneğin Katolik öğretişte, İsa’nın kurtuluş planında her şeyi 
tek başına yapmak istemediği; aksine, Meryem’in bu ilahi eser-
de işbirliği yapmasını arzuladığı görülür. Papa’nın ifadelerine 
göre İsa daima “dahil etme mantığı” ile hareket eder ve Mer-
yem’in aracılığı da bu ilkenin somut bir tezahürüdür. Oğul ile 
Anne arasında var olduğu iddia edilen “organik bağlar” nede-
niyle Meryem’in Oğul’un yaptığı her işe dahil olduğu düşünülür. 
1979 Puebla belgesine atıfla Papa, Meryem’in cennet ile yeryüzü 
arasındaki temas noktası olduğunu vurgular. Ona göre Meryem 
olmadan Müjde bedensizleşir, çarpıtılır ve nihayetinde bir ideo-
lojiye veya rasyonalist bir spiritüalizme dönüşür. Ancak bu yük-
sek Marioloji vurgusu, beraberinde önemli bir Kristolojik soru-
yu da getirmektedir: Eğer Meryem cennet ile dünya arasındaki 
temas noktası ise, İsa Mesih’in hem Tanrı hem de insan olarak 
benzersizliği ve aracılık rolü gölgelenmez mi? Meryem olmadan 
Müjde’nin bedensizleştiği iddiası, acaba Oğul’un beden alışının 
yeterliliğini ve tekilliğini bulanıklaştırmaz mı?

Papa’nın neredeyse her bağlamda Meryem’i öne çıkaran 
söylemleri dikkatle ele alınmalıdır. İsa’yı, Üçlü-Birlik’i, kurtu-
luşu ve Hristiyan yaşamını düşünürken dahi sürekli Meryem’e 
atıfta bulunması; kişisel dualarında dahi Meryem’e sıklıkla yer 
vermesi; ve Meryem’in annelik varlığını her durumda arama-
sı ve vurgulaması —tüm bunlar, Papa’nın müjdesinin gerçek-
ten Kutsal Yazılara dayalı, Mesih merkezli ve Tanrı’yı yücelten 
bir müjde olup olmadığı sorusunu beraberinde getirmektedir. 
Kutsal Kitap’ın özüne sadık kalan bir bakış açısı, kurtarıcılık 
ve aracılık rolünü yalnızca Mesih’e verirken, Meryem’e atfe-
dilen işlevlerin bu merkezi gerçeği gölgelememesi gerektiğini 
hatırlatır.

Roma Katolik kardeşlerimizle saygılı diyalog ve samimi et-
kileşim için her fırsat gözetilmeli; ancak günümüz Roma Katolik 
Meryem öğretisinin büyük ölçüde duygusal bir bağlamda şekil-
lenmeye devam ettiği ve bunun onu Tanrı Sözü’ne göre reforme 
etmeyi neredeyse imkânsız kıldığı görülmektedir. Bu nedenle 



136 

Kutsal Kitap’a uygun olmayan bu tür bir Meryem anlayışı, psi-
kanalitik bir değerlendirmeyi gerekli kılmaktadır:

Bu ve benzeri dualar, Meryem’i insanın en derin duygusal 
ihtiyaçlarına hitap edecek şekilde resmeder. Öncelikle, onu her 
şeyin annesi olarak sunar. Bu, insanın doğasında var olan; ko-
runma, şefkat görme, güvende hissetme ve koşulsuz kabul edil-
me arzusuna karşılık gelir. İnsan, hayatın zorlukları ve kendi 
kusurları karşısında, kendini tamamen güvende hissedebileceği, 
asla hayal kırıklığına uğratmayacak bir anne figürü arar. Bu du-
ada Meryem, tam da bu rolü üstlenir; “Hastaların Şifası”, “Maz-
lumların Tesellicisi” ve “Günahkârların Sığınağı” olarak tanım-
lanır. Aynı zamanda, Meryem olağanüstü bir mükemmellik ve 
erişilmezlik içinde betimlenir. “En Saf”, “Günahsız” ve “Daima 
Bâkire” gibi sıfatlar, onu sıradan insanlık durumunun üzerine 
çıkarır. Ancak ilginç olan, bu erişilmez mükemmellikle birlikte, 
onun son derece yakın ve ulaşılabilir olarak da sunulmasıdır. Bu 
ikilik, insan psikolojisinde önemli bir yere oturur. İnsan, kendi 
ulaşamadığı saflık ve kusursuzluğu bir figürde görerek onunla 
özdeşim kurar ve onun aracılığıyla bu mükemmelliğe dokunabi-
leceğini hisseder. Bu, kişinin kendi eksikliği ve günahkârlığıyla 
doğrudan yüzleşmek yerine, dolaylı bir güven ve temizlik hissi 
yaşamasını sağlar.

Duanın son bölümlerinde ise Meryem artık sadece şefkat-
li bir anne değil, aynı zamanda “Kraliçe”dir. Bu, onun gücünü 
ve etkinliğini vurgular. “Meleklerin Kraliçesi”, “Barışın Krali-
çesi” gibi ünvanlar, ona evrensel bir otorite atfeder. Bu, inanan 
kişiye, hayatın kaosu ve karşılaştığı güçlükler karşısında göksel 
düzeyde güçlü bir müttefiki olduğu hissini verir. Özellikle, eril 
ve yargılayıcı bir tanrısal otorite imgesine karşı, dişil, şefkatli ve 
aracı bir koruyucu figür olarak ortaya çıkar. Bu, birçok insan 
için, özellikle de kadınlar için, tanrısal alanda kendilerini tem-
sil eden ve anlayan bir “yoldaş” veya “sırdaş” fikri sunar. Daima 
bakire olma vurgusu ise onu bir yandan kutsal ve aşkın kılar-
ken, diğer yandan onu asla tam anlamıyla sahip olunamaz kılar. 



137 

Bu, insan psikolojisinde arzuyu canlı tutan bir unsurdur. Sürek-
li olarak ona dua edilir, yakarmaya devam edilir, çünkü o her 
zaman biraz uzak ve erişilmez kalır, bu da bağlılığı ve özlemi 
sürekli besler. 

Sonuç olarak, bu duada resmedilen Meryem figürü, Kutsal Ki-
tap’taki mütevazı Meryem portresinden keskin bir şekilde ayrılır. 
İnsan ruhunun en temel ihtiyaçlarına—koşulsuz sevilme, korun-
ma, güç bulma ve mükemmelliğe dokunma arzusu—hitap edecek 
biçimde kurgulanmış, son derece karmaşık ve çok katmanlı bir 
karakterdir. Bu, onun neden böylesine yoğun bir duygusal bağlı-
lık uyandırdığını anlamamıza yardımcı olur. Ne var ki, bu tasvi-
rin merkezinde, Kutsal Kitap’ın öngördüğü gibi yalnızca Mesih’e 
ve Tanrı’ya yöneltilmesi gereken güven ve sadakat duygusu değil, 
Meryem’in kendi merkezi rolünü vurgulayan bir yaklaşım yer 
alır. Bu bağlamda ifade edilmelidir ki, Katolik kilisesinin Meryem 
anlayışını benimsemeyi reddetmek, bir anneyi reddetmek kadar 
derin bir sarsıntı yaratır; kilise, inananın duygusal ve ruhsal mer-
kezine adeta bir hançer saplar (Luka 2:35’e atf.).

Azizlere Yönelmek

Pek çok Katolik Hristiyan’ın Meryem’e ve azizlere yönelik 
belirli dua pratiklerine ilişkin kaygılarımı paylaştığının farkın-
dayım. Ancak asıl endişe, Trent Konsili’nin söz konusu teolojik 
ve pratik hataları yeterli ölçüde düzeltmemiş olmasıdır. Trent 
Konsili’nde kutsal nesneler (relikler), ikonlar (kutsal tasvirler) ve 
azizlere yapılan dualarla ilgili bir bölüm bulunmaktadır. Konsil 
bazı açık suistimalleri önlemeye yönelik adımlar atmıştır: Fes-
tivallerde aşırı içki içmek ve sefahet yasaklanmış, relikler üze-
rinden çıkar sağlama kınanmış, dini imgelerle bağdaşmayan 
şehvetli veya edepsiz davranışlar yasaklanmıştır. Gerçekten de 
Konsil’in kararlarında kötüye kullanımlara yönelik birçok kına-
ma bulunmaktadır. Ancak asıl mesele şudur: Konsil, azizlere dua 
yoluyla Tanrı’dan fayda umulabileceği öğretisini onaylamakla 



138 

yetinmiştir. Meryem Ana veya diğer azizlerin sanki kendi başla-
rına bize bir şey verebilecekmiş gibi Tanrı’ya onların aracılığıyla 
yönelmemiz gerektiği yönündeki temel anlayış yeterince düzel-
tilmemiştir. Bu durum, Tanrı’ya doğrudan yönelmemiz gerek-
tiği gerçeğini gölgelemenin ötesinde, O’na ait yüceliği paylaşma 
eğilimine yol açmaktadır.

Peki, bu sadece Orta Çağ’a özgü bir aşırılık mıydı? Yoksa iyi 
bir uygulamanın yozlaşması mı, yoksa zaten sorunlu olan bir 
uygulamanın daha da kötüleşmesi mi söz konusuydu? Kilisenin 
ilk dönemlerinin tarihsel bir değerlendirmesi ve Kutsal Yazılar’ın 
ışığında bu durum, İsa’nın veya elçilerin öngördüğü iyi bir uygu-
lamanın sadece sapması değildir. Aksine, bu durum MS üçüncü, 
dördüncü ve beşinci yüzyıllarda pagan inanç ve uygulamalarla 
girilen uzlaşmanın bir sonucudur. Başlangıçta oldukça sınırlı ve 
ılımlı bir şekilde var olan bu eğilim, zamanla büyüyerek yaygınlaş-
mıştır. Bu durum basit hatalardan ibaret değildir; ne Orta Çağ’da 
ortaya çıkmıştır ne de iyi bir şeyin bozulmasıyla oluşmuştur. As-
lında, Kral Süleyman’ın küçük tavizlerle büyük sapmalara zemin 
hazırlamasına benzer şekilde, zamanla biriken küçük ödünlerin 
yol açtığı bir yanlışlar sürecidir. Doğası gereği zaten sorunlu olan 
bir uygulama, giderek daha belirgin ve hatalı bir hâl almıştır.

Kutsal Kitap, azizlere dua etme uygulaması için açık ve güçlü 
bir dayanak sunmaz. İnsanlar bu pratiği genellikle Vahiy 5:8 gibi 
metinlerden çıkarmaya çalışır; ancak bu ayetler doğrudan aziz-
lere dua etmeyi ele almaz ve dolayısıyla böylesi bir sonucu zorun-
lu kılmaz. Benzer şekilde Lazarus öyküsü (Meryem ve Marta’nın 
İsa’ya doğrudan yakarışı, azizler aracılığıyla duaya model olarak 
yorumlanmıştır) veya İsa’nın çarmıhtayken askerlerin “Bu adam 
İlyas’ı çağırıyor” demesi gibi pasajlar da sağlam bir temel oluş-
turmaz. Bu tür metinlerden azizlere dua pratiği çıkarmak, nere-
deyse Romalı askerlerin yanlış anlayışı üzerinden bir teoloji inşa 
etmeye benzer; bu da oldukça sorunlu bir yaklaşımdır. Kutsal 
Yazılar, bunun Tanrı’nın istediği bir uygulama olduğuna dair net 
ve ikna edici bir kanıt sunmamaktadır.



139 

Bunun yanı sıra, kilisenin ilk yaklaşık 200 yılı boyunca azizle-
re dua etme uygulamasına rastlanmamıştır. Bu uygulama, ancak 
üçüncü yüzyılın ortalarına doğru ortaya çıkmaya başlar. Origen, 
bu konudaki erken dönem örneklerinden biridir. 240’larda yaz-
dığı Romalılar Mektubu yorumunda, Kilise’nin dirilmiş azizlerle 
yeryüzündeki kilise arasındaki ilişki hakkında spekülasyon yapar; 
ancak oldukça temkinlidir ve şöyle yazar: “Eğer gerçekten bedenin 
dışında olup Mesih’le birlikte bulunan azizler, kurtuluşumuz için 
hizmet eden melekler gibi bizim adımıza bir şey yapıyorlarsa, bu 
Tanrı’nın gizli işlerinden sayılmalıdır; yazıya dökülmemelidir.” 
Bu da gösteriyor ki o dönemde bu konudaki düşünceler henüz ge-
nel bir inanç veya yaygın bir uygulama hâline gelmemiştir. Benzer 
şekilde Origen, pagan filozof Celsus’un “yalnızca Tanrı’ya değil, 
aynı zamanda O’nunla birlikte cennette bulunan diğer ruhlara da 
dua edilmelidir” iddiasına açıkça karşı çıkmıştır. Origen’in cevabı 
nettir: “Yalnızca Tanrı’ya, her şeyin üzerindeki Varlık’a ve günah-
larımız için kefaret olan Tek Oğul aracılığıyla dua ederiz; öyle ki 
O, başkahin olarak dualarımızı Tanrı’ya sunar.” Elbette, bazıları 
bunun kesin bir kanıt olmadığını, çünkü Origen’in yalnızca Cel-
sus’un özel önerisine karşı çıktığını söyleyebilir. Ancak şu açıktır: 
Erken dönem kilisesinde azizlere dua etmeye dair evrensel veya 
yaygın bir kanıt bulunmamaktadır. Yeni Ahit’te İstefanos şehit 
edildikten sonra ona dua edilmez; Klement, Pavlus’tan söz eder-
ken ona yönelik bir dua örneği vermez.

Polikarp örneği bu ayrımı netleştirmek açısından önem-
lidir. Smyrna Kilisesi’nin yazdığı “Polikarp’ın Şehitliği” met-
ni, ona nasıl saygı gösterilmesi gerektiğini açıkça ortaya koyar: 
“Mesih’e, Tanrı’nın Oğlu olarak tapınırız; şehitleri ise Rab’bin 
öğrencileri ve örnekleri olarak severiz; onlara eşlik etmek ve öğ-
rencileri olmak isteriz.” Burada dikkat çekici olan, Polikarp’a 
yönelik herhangi bir dua çağrısının bulunmamasıdır. Dördün-
cü ve beşinci yüzyıllarda bile bu konuda belirgin bir kararsızlık 
söz konusudur. Augustinus’un şehit mezarlarına yönelik ifade-
leri, zamanla artan hurafeler karşısındaki endişeleriyle birlikte 



140 

ele alındığında çelişkili bir izlenim verebilmektedir. Kapadokya 
Babaları, Augustinus ve diğer dönem yazarlarının uygulamaları, 
sonraki Orta Çağ pratiklerinden oldukça farklıdır.

Protestan teolojisi açısından şöyle ifade edilebilir: Azizlere 
dua etme uygulaması, tarih boyunca yavaş yavaş gelişmiş bir 
yeniliktir ve Kutsal Yazılar’dan değil, zaman içinde oluşan bi-
rikimlerden kaynaklanır. Bu uygulama, ne ilk yüzyıl kilisesinin 
ne havarilerin öğretisinin ne de İsa’nın doğrudan buyruğunun 
bir parçasıdır. Üçüncü yüzyılda değişen şey, kilisenin pagan 
kültürle etkileşimi sonucunda bu pratiğin yavaş yavaş kiliseye 
girmeye başlamasıdır. Bu nedenle, Orta Çağ’daki uygulamaları 
basitçe iyi niyetin kötüye kullanımı olarak görmek yerine, kilise-
ye sonradan katılmış ve putperestliğe yol açma riski taşıyan ya-
bancı bir unsur olarak ele almak gerekir. Bunlar, ilk yüzyıldaki 
gerçek iman pratiğinin bir parçası değildir.

Katolik Kilisesi’nin azizlere dua etme pratiği, bir yakınımız-
dan veya başka bir inanandan dünyevi sıkıntılarımız için dua 
talep etmekle aynı şey değildir. Kutsal Kitap’taki İbraniler bölü-
münde geçen “tanıklar bulutu” ifadesi genellikle bu uygulamayı 
meşrulaştırmak için kullanılır; ancak bu pasaj, cennetteki kişi-
lerin dualarımızı duyabildiğini veya bize aracılık edebileceğini 
öğretmek yerine, iman öncülerini örnek göstererek inananları 
cesaretlendirmeyi amaçlar. Katolik olmayan bir Hristiyan pers-
pektifine göre, yeryüzündeki birinden dua ricasında bulunmak 
ile cennette olduğuna inanılan birine dua etmek arasında te-
mel bir fark vardır. Dünyadaki birine ulaşabildiğimiz, bizi du-
yabildiğini bildiğimiz ve karşılıklı iletişim kurabildiğimiz için 
onlardan dua desteği istemek, Kutsal Yazılar’da temellenen bir 
paydaşlık ilişkisidir. Oysa cennetteki birinin dualarımızı işitebi-
leceği, bunlara cevap verebileceği veya aracılık edebileceği fikri, 
Kutsal Kitap’ta öğretilmemektedir. Ayrıca bir azizin aynı anda 
binlerce kişinin duasını işitebilmesi, ona her şeyi bilme ve her 
yerde bulunma gibi yalnızca Tanrı’ya ait olan sıfatlar atfetmek 
anlamına gelebilir.



141 

Vahiy kitabının 5. ve 8. bölümleri sıklıkla cennettekilerin 
dualarımızı aldığına dair kanıt olarak gösterilir. Ancak bu bö-
lümlerin bağlamı incelendiğinde, asıl vurgunun melekler veya 
ihtiyarlar aracılığıyla sunulan dualardan ziyade ilahi yargılar ve 
Mesih’in kimliği üzerinde olduğu görülür. Özellikle Vahiy 8’de 
sunulan duaların büyük olasılıkla cennetteki inanların kendi 
duaları olduğu ve yeryüzündekilerin dualarına bir referans ta-
şımadığı düşünülebilir. Sonuç olarak Kutsal Kitap’ta yeryüzün-
deki birinden dua istemenin birçok örneği bulunsa da, cennet-
teki birine dua etmenin veya ondan şefaat talep etmenin açık 
bir dayanağı yoktur. Bu tür bir uygulama dolaylı olarak ruhlarla 
iletişim anlamına gelebileceği için Kutsal Yazılar’da yasaklanan 
“necromancy” (ölülerle iletişim) sınırına yaklaşma riski taşır. Bu 
nedenle dua etmenin merkezinde doğrudan Tanrı ile, aracısız 
bir ilişki kurmak esastır.

Aslında temel soru şudur: Yeryüzündeki imanlılar, gökte 
yaşayan imanlılarla gerçekten iletişim kurabilir mi? Onlara dua 
etmeli miyiz? Bizi duyabilirler mi? Dualarımızı Tanrı’ya iletebi-
lirler mi? Bazı Katolikler, aslında Meryem’e veya azizlere dua et-
mediklerini, sadece onlardan bizim için dua etmelerini istedik-
lerini söyler. Fakat fiziksel olarak yanımızda olmayan birinden 
bir şey nasıl istenebilir? Esasında bu, onlara dua etmektir. Bir 
ruhla iletişim kuruyorsunuz; bu da duanın ta kendisidir. Nite-
kim Katolik Kilisesi’nin kateşizmi de açıkça Meryem ve azizlere 
dua edilmesini öğütler. Örneğin 2675, 2676 ve 2679. paragraflar 
doğrudan Meryem’e duadan bahseder. Yani inkâr etseler de öğ-
reti nettir: Katolikler Meryem’e ve azizlere dua eder.

Katolikler hem Kutsal Yazılara hem de kutsal geleneğe ha-
kikat kaynağı olarak başvurur. Ancak hakikat kendi kendisiyle 
çelişmez. Eğer Katolik öğretisi Kutsal Kitap’la çelişiyorsa, bir ta-
rafın yanılıyor olması gerekir. Ben iman konusunda tek yetkili 
kaynağın Kutsal Yazılar olduğuna inanıyorum. Ve bu bölümde 
de okuduğumuz üzere, Katoliklerin azizlere dua öğretisi Tan-
rı’nın Sözü ile çelişmektedir. Katolikler sıklıkla azizlere duayı, 



142 

dünyadaki bir imanlıdan bizim için dua etmesini istemeye ben-
zetir; “azizlerin birliği” anlayışına ve Mesih’te tek beden oluşu-
muza atıfta bulunurlar. Fakat bu tutarlı bir argüman değildir. 
Çünkü papalık söz konusu olduğunda Katoliklik, Mesih’in be-
denini böler; gökte bir baş (Mesih) ve yeryüzünde başka bir baş 
(papa) olduğunu kabul eder. Ancak azizlere dua söz konusu ol-
duğunda bu sefer bedenin birliğini vurgularlar. Bu çelişki, siste-
min derinlerindeki sorunları gösterir.

Ayrıca ciddi mantık sorunları da vardır. Meryem veya aziz-
ler, dünyanın dört bir yanında milyonlarca kişinin aynı anda, 
farklı dillerde ettiği duaları nasıl duyabilir? Bunun için ona her 
yerde hazır olma veya her şeyi bilme gibi sadece Tanrı’ya ait olan 
nitelikler yüklemek gerekir. Katolik inanç savunucuları bazen 
Tanrı’nın bu yetileri Meryem’e veya azizlere verebileceğini söy-
ler; ancak Tanrı kendi doğasına aykırı davranmaz ve ilahi sıfat-
larını yaratılmış varlıklarla paylaşmaz. Yeşaya 42:8, Tanrı’nın 
yüceliğini başkasına vermeyeceğini söyler. Dua yalnızca O’na 
yöneltilmelidir. Üstelik İbraniler 7:25 bize İsa’nın her zaman bi-
zim için aracılık ettiğini öğretir. Tanrı’nın Oğlu, Baba’nın huzu-
runda bizim için şefaat ediyorsa, azizlerin veya Meryem’in ara-
cılığına neden ihtiyaç olsun? Mesih’in aracılığı sonsuz derecede 
yeterlidir; üstüne bir şey eklenemez.

Bu konuyla ilgili terimleri açıklığa kavuşturmak gerekirse: 
Kutsal Kitap’a göre ölüm yok oluş değil, ayrılıktır. Fiziksel ölüm, 
ruhun bedenden ayrılmasıdır; ruhsal ölüm, Tanrı’dan ayrılık-
tır; ikinci ölüm ise ateş gölünde sonsuz ayrılıktır. Bu nedenle, 
Katoliklerin “ölülerle dua ettikleri” ifadesiyle kastettiğim, artık 
bu dünyada olmayan imanlılara yönelttikleri dualardır. Kutsal 
Yazılar’da dua her zaman Tanrı ile iletişim olarak tanımlanır; ne 
azizlerle ne de meleklerle—daima yalnızca Tanrı ile. Dua, O’na 
ulaşma ve O’yla ilişki kurma yolumuzdur ve Tanrı her yerde ha-
zır olduğu için dualarımızı aracısız olarak işitir. Kutsal Yazılar 
da defalarca doğrudan Tanrı’ya dua etmemiz gerektiğini vurgu-
lar (1. Selanikliler 5:17; Koloseliler 4:2).



143 

Peki ya Katoliklerin bu uygulamayı savunmak için kullan-
dığı ayetler? Örneğin, Matta 22:32’de Tanrı, “İbrahim’in Tanrısı, 
İshak’ın Tanrısı ve Yakup’un Tanrısı” olarak anılır ve “O, ölü-
lerin değil, dirilerin Tanrısı’dır.” Katolikler bazen bundan aziz-
lerin aslında diri olduğu ve bizi duyabileceği sonucunu çıkarır. 
Oysa bu metni bağlamından koparmaktır. İsa burada Saduki-
lerin ölümden dirilişi reddedişini, Tanrı’nın atalarla olan ant-
laşmasının diri ve aktif olduğunu vurgulayarak çürütmektedir. 
Bunun azizlere dua etmekle bir ilgisi yoktur. Aynı şekilde, önce-
den de vurguladığım üzere Katolikler Vahiy 5:8 veya 8:3-4’e baş-
vurur ve bu ayetlerin duaların azizler aracılığıyla sunulduğunu 
gösterdiğini iddia eder. Fakat metin, azizlerin dualarımızı işitti-
ğini veya onlara ilettiğini öğretmez. Bu bağlamda buhur imgesi 
Mezmur 141:2’den alınmıştır ve orada duaların doğrudan Tan-
rı’ya yükselişini simgeler. Aksi iddia, metne olmayan bir anlam 
yüklemektir.

Meryem görünümleri veya mucize iddiaları bile Kutsal Ya-
zılar’ın üzerinde bir otorite taşımaz. Kutsal Yazılar, ölülerle ile-
tişimi kesin bir dille yasaklar (Yasa’nın Tekrarı 18:10-12; Yeşaya 
8:19). Kendini Meryem olarak tanıtan bir ruh, eğer insanların 
dikkatini Mesih’ten uzaklaştırıp kendine çekiyorsa, bu Kutsal 
Ruh’un İsa’yı yüceltme göreviyle tamamen çelişir. Bu bağlamda 
azizlere dua öğretisi sadece Kutsal Kitap desteğinden yoksun de-
ğil, aynı zamanda ona doğrudan aykırıdır. Kutsal Yazılar, duanın 
yalnızca Tanrı’ya ait olduğunu, Mesih’in tek Aracı ve Başkahi-
nimiz olduğunu ve Tanrı’nın ilahi yüceliğini başkasıyla paylaş-
madığını öğretir. Meryem’e veya herhangi bir azize dua etmek, 
yalnızca Tanrı’ya ait olan bir hakkı onlara vermektir. Yakup’un 
mektubuna baktığımda bizden önce göğe alınmış olanlarla ile-
tişim kurmamız gerektiği gibi bir öğreti görmüyorum; metin 
böyle bir şey söylemiyor. Ancak Katolik kaynaklarını, örneğin 
Catholic Answers’ı incelediğimde, azizlere dua uygulamasını 
açıkça savunduklarını görüyorum. Örneğin Protestan bir inanç 
savunucusu olan Eric’in itirazlarına şu şekilde cevap veriyorlar: 



144 

“Nasıl ki duayla Tanrı’ya ve İsa’ya yaklaşabiliyorsak, aynı şekilde 
meleklere ve yetkinleşmiş doğruların ruhlarına—yani gökteki 
azizlere—de yaklaşabiliriz. Azizlerin birliğinde, Tanrı ailesinin 
tümünün yardımı ve teşviki vardır.”

Başka bir deyişle, Katolikler azizlere hatta meleklere dua ede-
bileceklerini açıkça öğretir ve buna inanırlar. Bu bana oldukça 
çarpıcı bir iddia gibi geliyor; gerçekten de Katolikler, artık ara-
mızda olmayanlarla konuştuklarına inanıyorlar. Ayrıca, Papa 
Pius IX’ın yazılarında aslında İsa’ya değil, “günahsız doğmuş 
olan Kutsal Bakire Meryem’e dua ve yakarışta bulunmamız ge-
rektiğini” söylediğini görüyorum. Katolik doktrini, Meryem’in 
günahsız doğduğunu ve kusursuz olduğunu belirtir. Papa deva-
mında, Meryem’in dileklerimizi en etkili şekilde sunduğunu ve 
ne dilerse aldığını ekler. Sanki ikinci bir ilahmış ya da azizlerin 
en büyüğüymüş gibi, her isteği kabul edilen bir konuma yerleş-
tirilir. Peki, Kutsal Yazılar böyle mi diyor? Hayır. Tanrı Sözü, 
duayı yalnızca Tanrı’ya yöneltmemizi buyurur. Kutsal Kitap’ta 
yüzlerce dua örneği vardır ve tek birinde bile Meryem’e veya 
azizlere dua edilmesi söylenmez. Dua her zaman yalnızca Tan-
rı’ya yöneliktir.

İbraniler 4. bölüme baktığımızda, Kutsal Kitap dışı bu uy-
gulamanın doğrudan çürütüldüğünü görürüz; burada “merha-
met bulmak ve ihtiyaç anında yardım almak için lütuf tahtına 
cesaretle yaklaşmamız” gerektiği söylenir. Tanrı, bize doğrudan 
Kendisine gelmemizi söyler, başkasına değil. Ne Eski ne de Yeni 
Ahit’te, artık aramızda olmayanlara dua etmemizi öğreten tek 
bir ayet bulunmaz. Evet, azizler gökte yaşıyor olabilir; ama bizim 
bakış açımızdan onlar hâlâ ölüdür, çünkü artık fiziksel olarak 
yanımızda değiller ve onlarla iletişim kuramayız. Katolikler bu 
konuya odaklandığında genellikle ilk olarak Meryem’e yönelir-
ler. Oysa Kutsal Yazılara baktığımda Meryem’in durumu şöyle 
görünüyor: Elçiler arasında yer almaz, Yeni Ahit’te ona herhangi 
bir otorite verilmez. Pentekost günü üst kattaki odada bulunmuş 
olsa da, elçilerin üzerinde bir konuma yükseltilmemiştir. Elçi-



145 

lerin mektuplarında da onun dua ya da ibadetteki rolünden hiç 
söz edilmez.

Gelenek değil, Kutsal Yazılar Tanrı esinlemesidir (2. Timote-
os 3:16). Ve Kutsal Yazılar, Meryem’i Katolik Kilisesi’nin verdiği 
konuma asla yükseltmemiştir. Kutsal Ruh, Meryem’i Katolikli-
ğin yaptığı gibi tasvir etmemiştir. Bu demektir ki, hiçbir Kato-
lik, Kutsal Yazılar’dan azizlere dua etmemiz gerektiğini, onlarla 
iletişim kurabileceğimizi veya onların aracılığını isteyebileceği-
mizi kanıtlayamaz. Bunun ötesinde daha başka ciddi tehlikeler 
de vardır. İnsanlar azizlere dua etmenin meşru olduğunu düşü-
nürse, ölmüş anne-babalarına, çocuklarına veya sevdiklerine 
dua etmelerini ne engelleyebilir? Bu, Yeni Çağ ruhçuluğuna ve 
ruhlarla iletişim kurmaya bir kapı açar. Kutsal Kitap defalarca 
aldatıcı ruhlar, tanıdık ruhlar ve yalancı ruhlar konusunda bizi 
uyarır. Onlar, sevdiklerimizin sesini veya davranışlarını taklit 
ederek insanları kandırabilir. Pavlus, Timoteos’u şeytanların 
öğretileri ve baştan çıkarıcı ruhlar konusunda uyarmıştır. Bir 
Katolik, “Aziz Antonius’a dua ettim ve kaybettiğim eşyayı bul-
dum” dediğinde bunun arkasında aldatıcı bir ruhun olmadığı-
nı nereden bilebilir? Kutsal Kitap ölülerle iletişimi bu yüzden 
yasaklar; çünkü şeytan bunu bir aldatma aracı olarak kullanır. 
Eğer Meryem’i gerçekten onurlandırmak istiyorsak, onun Kut-
sal Yazılar’daki son sözlerine kulak vermeliyiz. Yuhanna 2:5’te 
hizmetkârlara, “O (İsa) size ne derse, onu yapın” denir. Bu sözler 
bizi doğrudan İsa’ya yönlendirir. Peki İsa ne dedi? “Baba’dan be-
nim adımla ne dilerseniz, size verecektir.” Meryem’in son sözle-
ri, İsa’ya itaat etmemizi söylüyor. İsa’nın sözleri ise doğrudan Ba-
ba’ya, O’nun adıyla gitmemizi öğütler. Katolikler gerçekten Mer-
yem’i onurlandırmak istiyorlarsa, onun sözünü dinleyip Oğul’a 
itaat edeceklerdir. Bizim sevincimiz Meryem’de değil, İsa’dadır. 
Ve bu gerçeği bize yalnızca Kutsal Yazılar açıkça gösterir.

Tüm bu eleştirilerin amacı yalnızca olumsuzluk belirtmek 
değil, aslında çok değerli bir gerçeği koruma kaygısıdır; İbraniler 
Mektubu’nun bize öğrettiği gibi lütuf tahtına doğrudan yaklaş-



146 

ma imkânımız vardır. Mesih, hem beden almış olmanın verdiği 
anlayışla zayıflıklarımızı bilir hem de şu an sürdürdüğü başka-
hinlik görevi sayesinde bize yakındır; bu nedenle ihtiyaç duydu-
ğumuz merhameti ve lütfu doğrudan Tanrı’dan alabiliriz. Pro-
testan bakış açısına göre azizlere dua etme pratiğinin asıl sorunu 
şudur: Bu uygulama, bizleri tek aracımız olan Mesih’in yeterli-
liğinden uzaklaştırır, dikkatimizi dağıtarak Tanrı’ya doğrudan 
ulaşma ayrıcalığımızı gölgeler ve O’nun bize bahşettiği yakınlığı 
ikinci plana atabilir. Kutsal Kitap, dünyada fiziksel olarak bulun-
mayan ruhlarla herhangi bir iletişimi kesin olarak yasaklamak-
tadır (Levililer 19:31; 20:6). Bu durumda, yalnızca Aracı Mesih’e 
ait olan aracılık yetkilerini Mesih’in annesi ve azizlere yüklemiş 
oluyorsunuz; dolayısıyla Meryem’e veya azizlere dua etmek, doğ-
rudan bir putperestlik eylemi olarak değerlendirilebilir.



V. Aklanma, Yeniden Doğuş ve Vaftiz

Bu bölümün kitabın son kısımlarında yer almasının belirli bir 
gerekçesi var: Önceki sayfalarda, bir Hristiyan’ı neyin kurtara-
mayacağını ve insanı Mesih’in benzerliğine dönüştüren (2. Ko-
rintliler 3:18) değişimin, hangi yollarla gerçekleşemeyeceğini ele 
aldım. Önceki bölümlerde, hangi öğretilerin yetkin ve yanılmaz 
olduğunu, hangilerinin ise tarihsel süreçte insan eliyle üretilmiş, 
kaynağını Tanrı’dan değil de beşerî otoritelerden alan öğretiler 
olarak ortaya çıktığını ele aldık. Bu bölümde ise, Katolik Kilise-
si’nin aklanma, yeniden doğma ve vaftiz konularındaki anlayı-
şını ele alacak ve ardından Kutsal Kitap’a göre bir insanın nasıl 
aklanacağını inceleyeceğiz.

Aklanma öğretisi yüzyıllar boyunca Kutsal Kitap’a dayalı 
imanın kalbinde yer aldı; Elçilerin yazılarında temeli atılmış, 
Kilise Babaları tarafından sahiplenilmiş ve Reformasyon’da ye-
niden vurgulanmıştır. Reformcular, bu öğretinin mucidi değil, 
onun asıl anlamını bulanık ortaçağ söyleminden arındıran ki-
şilerdi. Bu nedenle Lutherciler ve Reformcular, imanla aklanma-
yı bütün benlikleriyle benimsediler. Jonathan Edwards, İngiliz 
Püritenleri, ardından C.H. Spurgeon ve 20. yüzyılda John Stott 



148 

ile Martyn Lloyd-Jones gibi isimler, bu gerçeği vaazlarının mer-
kezinde tuttular. Bununla birlikte aklanma doktrinini zayıflat-
ma ya da geçersizleştirme yönünde tarihsel süreç içerisinde iki 
belirgin ve etkili karşıt yaklaşım ortaya çıkmıştır. 19. yüzyıldan 
itibaren teolojik liberalizm, günahı Tanrı’ya başkaldırı olarak 
değil, insanın “eksiklikleri” olarak yorumlayarak aklanma ihti-
yacını temelden reddetti. Liberal teolojiye göre İsa, günahkârları 
kurtaran Rab değil, erdemli bir yaşamın kusursuz örneğiydi. Bu 
yaklaşımda kefaret gereksizdi, yargı fikri ise büsbütün ortadan 
kaldırıldı. İnsan kendi doğruluğunu inşa ederek aklanıyordu; 
böylece evrensel kardeşlik ve sözde “doğru toplum” ideali kilise-
nin yerini aldı. Ancak bu vizyon, Batı’daki kiliseleri yanılsama-
larla doldurdu ve zamanla içten çöküşlerine yol açtı.

Daha geriye gidersek, 16. yüzyılda Roma Katolik Kilisesi, 
Trent Konsili’nde aklanma öğretisini reddetmişti. Konsil, teri-
mi muhafaza etse de içini büsbütün başka bir anlamla doldurdu. 
Aklanma artık Tanrı’nın bir ilanı değil, vaftizle başlayan, sak-
ramentlerle devam eden, iyi işlerle beslenen ve arafta arınmayla 
tamamlanan uzun bir süreç olarak tanımlandı. Böylece Roma, 
Tanrı’nın lütfuyla insanın çabasını birleştiren melez bir kurtuluş 
anlayışı inşa etti. Oysa eksik olan, Tanrı’nın kesin yargısal be-
yanıydı; Baba’nın ilan ettiği, Oğul’un gerçekleştirdiği ve Ruh’un 
uyguladığı saf lütuf. Trent’ten bu yana Katolik Kilisesi, insan-
ları yanıltan bulanık bir aklanma anlayışını öğretmeye devam 
etmektedir.

Papa Francis’in Evangelii Gaudium (2013) adlı yazısı, bu 
uzun tartışmanın günümüzdeki yansımasıdır. Misyon bağla-
mında ekümenik ve dinler arası diyaloğu konu edinen bu belge, 
Katolik olmayan Hristiyanların vaftiz aracılığıyla zaten birliğe 
dâhil olduğunu söyler; Yahudiler için dönüşümün gerekli olma-
dığını, Müslümanlarla ise tek ve merhametli Tanrı’ya birlikte 
taptıkları için diyaloğun yolunun açık olduğunu belirtir. Ayrıca, 
Hristiyan olmayan diğer toplulukların da Tanrı’nın lütfuyla ak-
landığı ve bu aklanmanın Mesih’in Paskalya gizmiyle ilişkili ol-



149 

duğu vurgulanır. Ancak burada aklanma, imanla değil, kişinin 
vicdanına sadık kalmasıyla ilişkilendirilir. Böylece Müjde, artık 
Tanrı’nın yargısından kurtuluş çağrısı değil, zaten tüm insanlı-
ğa vicdan aracılığıyla bahşedildiği varsayılan bir kurtuluşu daha 
dolu yaşamanın aracı hâline gelir.

Katolik sakramental anlayış ile liberal teoloji farklı kaynak-
lardan beslenmiş olsalar da, ortak bir noktada kesişirler: güna-
hın ağırlığını hafife almak, Mesih’in kefaretini reddetmek ve in-
sanın kendi doğruluğunu kurtuluşa katkıda bulunabileceği bir 
zemine taşımak. Dolayısıyla 1999’da imzalanan Ortak Aklanma 
Bildirgesi’nin Katolik ve liberal çizgiyi bir araya getirmesi şaşır-
tıcı değildir. Her iki taraf da günahın trajik gerçekliğini inkâr 
ederken, biri kilisenin sakramentlerinde ısrar etmiş, diğeri ak-
lanmayı evrenselleştirmiştir. Sonuçta ulaştıkları nokta aynıdır: 
herkesin sonunda aklanacağına dair güvence. Günümüzde hem 
Roma Katolikliği hem de liberal kiliseler bu ortak vizyonu pay-
laşmaktadır.

Protestan aklanma anlayışı açısından Yakup 2 ile ilgili her-
hangi bir gerilim söz konusu değildir. Bunun temel nedeni, 
Protestanların “iman” kavramını Katoliklerin varsaydığı gibi 
yalnızca zihinsel bir kabul olarak görmemeleridir. Protestanlar 
için iman, Tanrı’ya güven, teslimiyet ve adanmışlıktır; iyi işler 
ise zaten imanlı kişinin doğal meyvesidir. Bu nedenle Yakup’un 
“iblisler bile inanır” ifadesi, Protestan iman anlayışıyla çeliş-
mez; gerçek iman, meyvelerinden tanınır. Pavlus’un öğretileri 
ise Tanrı’nın önünde doğru sayılmanın yalnızca iman aracılı-
ğıyla gerçekleştiğini açıkça ortaya koyar. Romalılar 4’te Pavlus, 
“Çalışmayan ama imanı doğruluk sayılan” kişiden söz eder; yani 
doğruluk, işler sonucu değil, Tanrı’nın yasal beyanı ile verilir. 
Katolik anlayışta ise doğruluk içkin olarak verilmekte ve insanın 
işbirliğiyle şekillenmektedir, bu da aklanmanın doğasını temel-
den değiştirir.

Katolik öğreti ayrıca aklanmayı endüljans, tövbe, hac ziya-
retleri ve sakramentlerle ilişkilendirir. Pratikte bu durum, yal-



150 

nızca Kutsal Kitap ilkesinden ve onun açık ve basit yasal doğa-
sından sapmalara yol açar. Tarihsel açıdan bakıldığında kilise 
babalarının aklanma ifadeleri bağlamsal ve retoriktir; tek taraflı 
alıntılarla Katolik sistemini doğrulamak yanıltıcıdır. Reformcu-
lar ise imanla aklanmanın tarih boyunca farklı biçimlerde dile 
getirildiğini ve Pavlus’un yazılarının yalnızca Kutsal Kitap öğre-
tisinin sağlam bir temelini oluşturduğunu gösterir. 

Jaroslav Pelikan’ın The Riddle of Roman Catholicism adlı ki-
tabı, bu konuyu çok güzel bir şekilde ifade ediyor. Kitap, özellikle 
Vatikan II öncesi Katoliklik hakkında Protestan bakış açısı su-
nuyor. Pelikan, kilise tarihinin sanki doğrudan Trent Konsili’ne 
uzanan tek bir hat boyunca ilerlediği gibi basitleştirilmiş anlayı-
şa karşı eleştirel bir yaklaşım sergiliyor. Gerçekte, Trent’e gelene 
kadar çok daha fazla çeşitlilik ve esneklik vardı; sonrasında ise 
bu alan daraltıldı. Pelikan şöyle diyor: Reformasyon’un her temel 
ilkesi Katolik geleneğinde önemli ölçüde destek bulmuştur. Bu, 
özellikle yalnızca imanla aklanma öğretisi için geçerlidir. Trent 
Konsili, iman + işler ile aklama anlayışını seçip resmi statüye 
yükseltti; oysa bu, Orta Çağ teologları ve eski kilise babalarının 
aklama hakkındaki birçok görüşünden yalnızca biriydi. Reform-
cular bu anlayışı eleştirdiğinde, Roma tek bir anlayışı kanonlaş-
tırarak diğerlerini geri plana itti. Önceden izin verilen yalnızca 
imanla aklanma artık yasaklanmış oldu; böylece Trent Konsili, 
kendi Katolik geleneğinin bir kısmını da reddetmiş oldu.

Sorunun bir kısmı “aklanma” kelimesinin anlamından 
kaynaklanıyor. İngilizce’deki justification kelimesi, Latince 
iustificare kökünden gelir ve “düzeltmek, doğru kılmak” anla-
mındadır. Erken dönem Latin kilise babaları bu terimi, Roma 
hukuk sisteminden esinlenerek, günahkâr bir insanın nasıl doğ-
ru kılındığını açıklamak için kullandılar. Roma’da aklanma, 
kutsallaşmadan sonra gerçekleşen bir süreç olarak anlaşılırdı; 
yani Tanrı’nın kabul edeceği doğruluğu gösterebilmek için önce 
kutsal kılınmamız gerekiyordu. Protestan Reformasyonu ise 
Yunanca dikaioun, yani “doğru ilan etmek” kavramına odak-



151 

landı. Protestan anlayışta aklanma, kutsallaşmadan önce gelir. 
Bu, iki öğretiş arasındaki kurtuluş düzenindeki temel bir fark-
tır. Roma’ya göre aklanma, kilisenin sakramentleri aracılığıyla, 
özellikle vaftizle başlar. Vaftiz, ex opere operato (yapılan işin 
kendisi aracılığıyla) ilkesiyle işler; kişiye lütuf aşılar ve onu Tan-
rı katında bir doğruluk seviyesine taşır. Ancak bu durum kalı-
cı değildir. Ölümcül bir günah işlendiğinde, vaftizle kazanılan 
aklanma kaybedilebilir. Bu lütfu yeniden kazanmanın yolu ise 
günah çıkarma sakramentidir. Trent Konsili, günah çıkarmayı 
imanı tehlikeye düşmüş kişiler için adeta “ikinci kurtuluş tahta-
sı” olarak tanımlamıştır. Günah çıkarma; itiraf, pişmanlık ve bir 
rahibin mutlak affı gibi unsurları içerir.

Asıl mesele, bir sonraki adım olan kefaret işleri kısmında or-
taya çıkar. Günahkârdan, kendisini tekrar aklanmışlık durumu-
na getirmesi için dua, hac veya hayır işleri gibi belirli eylemlerde 
bulunması beklenir. İşte bu noktada “yalnızca” kelimesi önem 
kazanır. Roma’nın formülü “iman + işler” veya “lütuf + liyakat 
+ Mesih + kişinin içsel doğruluğu” iken, Reformcular Mesih’in 
günahlarımıza karşı sağlamış olduğu kefarete herhangi bir iş 
veya liyakatın eklenemeyeceğini, aklanmanın yalnızca imanla 
gerçekleştiğini savundular.

Protestan Reformasyonu döneminde, Roma Katolik Kilise-
si’nin Luther ve Reformcular karşısında tepkisiz kalmadığı ta-
rihsel bir gerçekliktir. Kilise, Reformcuların “insanın yalnızca 
imanla, işler olmaksızın aklanacağı” iddiasına karşılık vermiş ve 
dayanağını Kutsal Yazılar’da, özellikle Yakup’un mektubunda 
bulmuştur. Nitekim Trent Konsili’nin altıncı oturumunda birçok 
kez atıf yapılan Yakup 2. Bölüm, meselenin temel dayanak nok-
tası olmuştur. Yakup 2:21-25 şöyle der: “Atamız İbrahim, oğlu 
İshak’ı sunağın üzerinde Tanrı’ya adama eylemiyle aklanmadı 
mı? Görüyorsun, onun imanı eylemleriyle birlikte etkindi; ima-
nı eylemleriyle tamamlandı. Böylelikle, ‘İbrahim Tanrı’ya iman 
etti, böylece aklanmış sayıldı’ diyen Kutsal Yazı yerine gelmiş 
oldu. İbrahim’e de Tanrı’nın dostu dendi. Görüyorsunuz, insan 



152 

yalnız imanla değil, eylemle de aklanır. Aynı biçimde, ulakları 
konuk edip değişik bir yoldan geri gönderen fahişe Rahav da bu 
eylemiyle aklanmadı mı?”

Bu pasaj, Kutsal Kitap’ta insanın yalnız imanla değil, işlerle 
de aklanacağına dair açık bir ifade sunuyor gibi görünmektedir. 
Luther’in “Kilise ya bununla ayakta durur ya da yıkılır” dediği 
doktrin karşısında, bu tek ayetin dahi ezici bir etki yaratması 
beklenebilir. Bu durum, Pavlus’un Romalılar mektubundaki öğ-
retileri ile Yakup’un buradaki ifadelerinin nasıl bağdaştırılacağı 
sorusunu gündeme getirmektedir. Tarihsel süreçte, hangi mek-
tubun daha önce kaleme alındığına dair tartışmalar mevcuttur; 
kimi araştırmacılar Romalılar’ın önce yazıldığını ve Yakup’un 
mektubunu Pavlus’un öğretisini çürütmek amacıyla kaleme al-
dığını öne sürmüş, diğerleri ise Yakup’un daha erken bir tarihte 
yazdığını ve Pavlus’un onu düzeltmeye çalıştığını iddia etmiştir. 
Ancak klasik görüş, her iki metnin de birbirini çürütme ama-
cı taşımadığı ve yüzeysel bir çelişki gibi görünse de derinde bir 
uyum bulunduğudur.

Meselenin karmaşıklığı, her iki yazarın da “dikaiosune” 
(aklanma/doğruluk) kavramını aynı şekilde kullanmalarıyla 
daha da artmaktadır. Ayrıca her ikisi de temel argümanlarını 
İbrahim örneği üzerinden inşa etmişlerdir. Pavlus, İbrahim’in 
Yaratılış 15’te henüz bir iş yapmadan imanla aklanmış sayıldı-
ğını vurgularken, Yakup aynı İbrahim’in Yaratılış 22’de İshak’ı 
kurban etme eylemiyle aklanmasının kanıtlandığını ileri sür-
mektedir. Luther’in bir dönem Yakup’un mektubunu “saman 
mektup” olarak nitelemesi ve kanonik statüsünü sorgulaması, 
bu gerilimin bir yansımasıdır. Ancak Luther’in Kutsal Yazı-
lar’ın yanılmazlığına olan inancı tartışma konusu değildir; zira 
kendisi Kutsal Kitap’ın bütününün ilham edildiğini kabul et-
mekle birlikte Yakup’un mektubunun içeriğinden duyduğu te-
dirginliği ifade etmiştir.

Nihai çözüm, aklanma teriminin farklı bağlamlarda fark-
lı anlamlar taşıyabileceğini kavramaktan geçer. Matta 11:19’da 



153 

İsa’nın “Bilgelik ortaya koyduğu işlerle doğrulanır” ifadesi, “doğ-
rulanma” kavramının her zaman itibari bir aklanma anlamına 
gelmediğini, bazen bir iddianın kanıtlanması veya gösterilmesi 
anlamını taşıdığını ortaya koyar. Yakup’un ele aldığı soru 2:14’te 
belirginleşir: “Hiçbir eylemi olmayan bir imanın ne yararı var-
dır?” Yani Yakup, iman iddiasının pratikte nasıl tezahür ettiğiyle 
ilgilenmektedir. Pavlus ise günahkâr bir bireyin kutsal Tanrı ka-
tında nasıl aklanabileceği sorusuna odaklanır. Luther’in de ifade 
ettiği gibi, “aklanma yalnız imanladır, fakat asla yalnız başına 
olan bir iman değildir.” Yaşayan iman kaçınılmaz olarak işler-
le kendini gösterir. Bir iman iddiasının doğruluğu ancak onun 
meyveleriyle değerlendirilebilir. Nitekim İbrahim’in imanı, İs-
hak’ı kurban etme eylemiyle ispatlanmış ve böylece iddiası doğ-
rulanmıştır. Sonuç itibarıyla, Pavlus ve Yakup’un aynı kavramı 
ve örneği kullanmalarına rağmen farklı sorulara cevap verdik-
leri anlaşılmalıdır. Yakup imanın eylemlerle ispat edilmesinden, 
Pavlus ise Tanrı’nın huzurunda aklanmadan bahseder. Bu çerçe-
vede anlaşıldığında iki metin arasında gerçek bir çelişki bulun-
mamakta, yalnızca vurgu farklılığı ortaya çıkmaktadır.

On altıncı yüzyılda Reformasyon döneminde aklanma dokt-
rini üzerine ortaya çıkan farklı görüşleri şu şekilde formüle et-
mek mümkündür: Roma Katolik görüşüne göre aklanma, iman 
ve işlerin toplamıyla gerçekleşir. Bu anlayışa karşılık, Antinomi-
anizm olarak bilinen ve Kutsal Yasa karşıtı olan görüş ise ak-
lanmayı işlerin çıkarıldığı bir iman denklemi olarak tanımlar. 
Reformcu görüş ise Kutsal Kitap’a dayalı olarak aklanmanın 
yalnızca imanla olduğunu, ancak gerçek imanın kaçınılmaz 
olarak işlerle sonuçlanacağını savunur. Burada işler aklanma-
nın sebebi değil, sonucudur. Hiçbir iş aklanmamıza temel oluş-
turmaz; Tanrı bizi yalnızca imanla, karşılıksız bir lütuf olarak 
aklar. Romalılar 3. bölüm, bu öğretinin temel dayanağını oluş-
turur. Bu metne göre insan, Yasa’nın gereklerini yerine getirerek 
değil, iman ederek aklanır. İsa Mesih’teki kurtuluşla, Tanrı’nın 
lütfuyla ve karşılıksız olarak aklanırız. Aklanmamızı sağlayan 



154 

doğruluk bizim kendi doğruluğumuz değil, Tanrı’nın bize iman 
aracılığıyla bahşettiği bir doğruluktur (Galatyalılar 2:16, Roma-
lılar 5:1-2). Dolayısıyla, bu tartışmanın merkezinde, Tanrı’nın bir 
insanı aklarken buna dayanak olarak neyi gördüğü sorusu yer 
alır. Roma Katolik öğretisi, Tanrı’nın kişide zaten var olan bir 
doğruluğu tespit ettiğini öne sürer. Buna karşılık, Reformasyon 
Kutsal Kitap’ta kişiye dışarıdan, Mesih’in doğruluğunun yükle-
tilmesi öğretişini vurgular. Luther, aklanmamızı sağlayan doğ-
ruluğun bizden ayrı ve bize yabancı olduğunu vurgular; bu doğ-
ruluk bizim değil, Mesih’indir ve bize iman yoluyla bahşedilir.

Bu bağlamda, Luther’in “Aynı anda hem doğru hem günah-
kâr” ifadesi bir çelişki değil, teolojik bir gerçekliktir. Kendi içi-
mizde günahkâr olsak da, Mesih’in doğruluğu bize yüklendi-
ği için Tanrı’nın huzurunda doğru sayılırız. Roma Katolikliği, 
aklanmanın içsel lütuf ve iyi işler aracılığıyla tamamlandığını 
savunurken, Kutsal Kitap aklanmanın yalnızca iman yoluyla 
ve yalnızca Mesih’in doğruluğunun bize yüklenmesiyle gerçek-
leştiğinde ısrar eder. İlginçtir ki, Roma Kilisesi günahlarımızın 
İsa’ya yükletilmesine inanır, ancak Mesih’in doğruluğunun bize 
yükletilmesine karşı çıkar. Oysa müjde tam da bu çift taraflı 
yükletme üzerine kuruludur: bizim günahımız İsa’ya yükletil-
miştir ve İsa’nın doğruluğu bize yükletilmiştir. İşte Kilise’nin 
ayakta durduğu temel mesele budur. Kendi doğruluğumuzla 
değil, Mesih’in doğruluğuyla aklanmak müjdenin özünü oluş-
turur.

Bu bölümde ele almayı planladığım bir diğer konu, teolo-
jik literatürde “yenilenme” ya da “yeniden doğuş” olarak ifade 
edilen öğretişlerdir. Kurtuluş öğretisinin merkezinde yer alan 
yenilenme doktrini, tüm Hristiyan gelenekleri tarafından pay-
laşılan ve kurtuluşun ne anlama geldiğine dair ortak bir vurgu 
taşıyan bir kavramdır. Tanrı’nın yeniden yaratması anlamına 
gelen yenilenme, aslında ruhsal ölüm içindeki bir insanda ya-
şamın yeniden başlatılmasıdır. Dolayısıyla yenilenme, kurtul-
muş bir hayata giriş noktasıdır. Kutsal Yazılara baktığımızda 



155 

yenilenmenin yeniden doğuş anlamına geldiğini (palingenesia) 
ve Tanrı’nın kudretiyle gerçekleştirilen yaratıcı bir yenilenmeyi 
ifade ettiğini görürüz. Yüzeysel olarak bakıldığında kelimenin 
teolojik anlamı oldukça nettir ve tüm Hristiyan gelenekleri bunu 
kabul eder. Aralarındaki fark, daha çok kelimenin kendisinde 
değil, kelimeye anlam yüklemek için onu yerleştirdikleri teolojik 
dünyalardadır.

Teolojik bir kelime, kendi başına bir anlam kaynağı değil-
dir. Kendi semantik ağırlığını taşısa da, aynı zamanda nerede ve 
ne zaman kullanıldığıyla, onunla ilişkilendirilen referans ağıy-
la, onu hayata geçiren aktörlerle ve ondan önce gelen, ona eş-
lik eden ve onu takip eden uygulamalarla tanımlanır. Başka bir 
deyişle, yenilenme kelimesi herkes için ortak bir anlama sahip 
olabilir, ancak yenilenme doktrini, onun nasıl yapılandırıldığına 
bağlı olarak farklı teolojik yönlere işaret edebilir. Bu çerçevede, 
bu bölümün sonunda yenilenme doktrinini özellikle 1994 tarih-
li Katolik Kilisesi Kateşizmi çerçevesinde nasıl anladığını analiz 
edeceğiz. Bu son derece yetkili ve magisteryal kaynak, Katolik 
inancının düşünceli ve kapsamlı bir açıklamasıdır ve Roma Ka-
tolik Kilisesi’nin yenilenme hakkındaki inancını anlamak için 
en iyi yerdir.

Yenilenme teriminin spesifik ve teknik bir tanımı yokmuş 
gibi görünse de, kateşizm bu kelimeyi, onun tanımına katkıda 
bulunan diğer Kutsal Kitap ve liturjik kelime ve ifadelerle ilişki-
lendirerek kullanır. Bunu yaparak, benzer kelimelerle bağlantı 
kurmak suretiyle yenilenmenin anlamını kabaca ortaya koyar. 
Yaşam veren bir olay olarak yenilenme, “yeni doğum” veya “ye-
niden doğuş” ile ilişkilidir (örneğin, 1213; 1270). Bu nedenle 
kateşizm, aslında Yunanca kökenli bir kelime olan yenilenme 
(re-generation) ifadesini doğumla ilgili kelimeler etrafında açık-
lar. Başka bir metaforik kullanımda ise yenilenme, karanlıktan 
aydınlığa geçişle (örneğin, 1250) ve kişinin kendi benliğinin içsel 
yenilenmesi ve günahtan arınmasıyla (örneğin, 1262) bağlantı-
lıdır. Ayrıca yenilenme, Tanrı’nın krallığına girişle de ilişkilen-



156 

dirilir (1263). Ancak en çarpıcı olan, kateşizmin yenilenme ile 
vaftiz sakramenti arasında öngördüğü ilişkidir. Yenilenmenin 
Kutsal Kitap’taki nüansları ve teolojik öneminden daha fazla, ni-
hai olarak Roma Katolik anlayışını tanımlayan bu içkin ilişkidir.

Bilindiği gibi kateşizm, Havarilerin iman bildirgesi sırası-
na göre yapılandırılmıştır; bunu sakramentlerin sunumu, On 
Emir’i de içeren Hristiyan yaşamı ve Rab’bin Duası’nın merkez-
de olduğu dua hayatı takip eder. Bu genel çerçevede, yenilenme-
nin teolojik olarak nereye yerleştirildiğini ve nasıl ele alındığını 
fark etmek ilginçtir. Yenilenme, Mesih’in işi bölümünde değil, 
Kutsal Ruh’un hizmeti bölümünde de değil; bunun yerine Kili-
se’nin sakramentleriyle ilgilenen ikinci kısımda öne çıkar. Dokt-
rinel olarak yenilenme, her ne kadar Üçlü Birlik Tanrısı’nın işiyle 
organik bir ilişki içinde olsa da, spesifik olarak Kilise’nin sakra-
mental hizmetine bağlanmıştır. Sistematik bir bakış açısından 
söyleyecek olursak, Roma Katolik teolojik haritası yenilenmeyi 
Tanrı’nın kurtuluşu bölümüne değil, Kilise liturjisi başlığı altına 
yerleştirir.

Daha spesifik olacak olursak, yenilenmeyi gerçekleştirmede 
temel bir rol oynayan vaftiz sakramentidir. Roma Katolik yeni-
lenme doktrini, vaftiz bağlamında açıklığa kavuşturulur. Kutsal 
Vaftiz, tüm Hristiyan hayatının temelidir, Ruh’ta yaşamın giriş 
kapısı ve diğer sakramentlere erişim sağlayan kapıdır. Vaftiz ara-
cılığıyla günahtan özgür kılınır ve Tanrı’nın çocukları olarak ye-
niden doğarız; Mesih’in üyeleri oluruz, Kilise’ye dahil ediliriz ve 
onun misyonuna ortak oluruz: “Vaftiz, suda ve sözle gerçekleşen 
yenilenme sakramentidir” (1213). Bu alıntı, Trent Konsili sonu-
cunda yayınlanan 1566 tarihli Roma Kateşizminden gelmekte-
dir. Ancak dikkat edin, doktrini destekleyecek bir Kutsal Yazı 
referansı verilmemiştir; bunun yerine sakramental bir bağlamda 
farklı Kutsal Kitap kelimelerinin birleşimi olarak görünür. Böy-
lesine önemli bir doktrinel ifade için Kutsal Kitap desteğinin ol-
maması hem anlamsız hem de anlamlı sayılabilecek bir durum-
dur. Nitekim böyle ağırlıklı bir doktrinel ifadeyi destekleyecek 



157 

hiçbir Kutsal Kitap kanıtı yoktur. Kateşizmde vaftiz, günahtan 
özgürlük ve Tanrı’nın çocukları olarak yeniden doğuş bahşeden 
sakrament olarak görülür. Yenilenme vaftizin sonucu olduğu ve 
vaftiz de Kilise tarafından uygulandığı için, yenilenme yalnız-
ca imanla alınan, yalnızca Tanrı’nın lütfunun bir eylemi olarak 
gerçekleşmez; bunun yerine kişinin ruhsal yolculuğundaki nihai 
hedefine yönelik, Kilise sakramenti aracılığıyla gerçekleşen bir 
eylem olarak karşımıza çıkar.

Vaftizin yenilenmeyi etkileyen öğretisini daha da genişlete-
rek, kateşizm şöyle der: “Bu sakrament aynı zamanda yenilenme-
nin ve Kutsal Ruh’ta tazelenmenin yıkanması olarak da adlandı-
rılır, çünkü sudan ve Ruh’tan doğuşu simgeler ve fiilen gerçek-
leştirir” (1215). Bu sefer dil doğrudan Titus 3:5’ten gelmektedir; 
ancak Kutsal Kitap pasajının yeniden doğuş yıkamasını Tan-
rı’nın iyiliği ve sevgi dolu şefkati bağlamına yerleştirdiğini ve bi-
zim yaptığımız işler nedeniyle değil, kendi merhameti sayesinde 
kurtulduğumuzu vurguladığını belirtmez. Tüm pasajın odağı, 
insanın veya Kilise’nin herhangi bir katkısı olmadan—herhangi 
bir türden herhangi bir iş—yalnızca Tanrı’nın sevgi dolu kur-
tuluş planını tek başına gerçekleştirmesidir. Ancak kateşizmde 
yenilenmeyi simgeleyen ve fiilen gerçekleştiren sakramentin 
kendisidir. Yeni doğuşun meydana gelmesine ex opere operato 
(yapılan işten dolayı) neden olan, vaftiz eylemidir. Vurgu, ege-
men lütfundan ötürü yenileyen merhametli Tanrı’dan, yenilen-
me sakramentini uygulayan vaftiz eden Kilise’ye kaymıştır. Baş-
ka bir deyişle, ilahî kurtuluşun lütufkâr eyleminden, Kilise’nin 
kurtarıcı eyleme katılımına ve Tanrı’nın lütufkâr hediyesinden, 
rahip tarafından sunulan Kilise sakramentine doğru büyük bir 
kayma gerçekleşmiştir.

Kateşizme göre yenilenme zamanı, vaftizin uygulandığı za-
mandır. Vaftiz edilen kişi yenilenir ve bu nedenle bünyesindeki 
sakramentlerde kurtuluşun doluluğunu alacağı Kilise’nin sakra-
mental hayatına girer. Kişi vaftiz aracılığıyla tüm günahlarından 
bağışlanır (1263), yeni bir yaratığa dönüştürülür, Tanrı’nın oğlu 



158 

olarak evlat edinilir, Mesih’in bir üyesi, onunla ortak mirasçı ve 
Kutsal Ruh’un tapınağı hâline gelir (1265). Kişi vaftizde “aklan-
ma lütfu olan, kutsallaştırıcı lütfu” alır (1266) ve Kilise’ye dahil 
edilir (1267-1270). Hristiyan birliğinin sakramental bağı vaftiz-
dir (1271); bu nedenle Roma Katolik görüşü, Hristiyan birliğinin 
vaftize dayandığını savunur, vaftiz edilenlerin çoğunluğu yeni-
lenmenin herhangi bir işaretini göstermese bile.

Bu vaftizsel yenilenme görüşü, Roma Katolik sakrament-
ler görüşünün bir parçasıdır. Kateşizm, bu teolojik çerçeveyi 
Hristiyan inancının “sakramental ekonomisi” olarak tanımlar 
(1076). Eğer biri kateşizmin yenilenme hakkında söyledikleri-
ni, “sakramental ekonomi”nin ne anlama geldiğini kavramadan 
okursa, onu tamamen yanlış yorumlayacaktır. Kısaca söylemek 
gerekirse, “sakramental ekonomi”, Tanrı’yı sakramentler aracı-
lığıyla ve dolayısıyla Kilise aracılığıyla hareket etmeye bağlayan 
bir görüştür. Katolik öğretide Tanrı yaptığı her şeyi sakrament-
ler aracılığıyla yapar. Lütfu bize sakramentler aracılığıyla gelir. 
Kurtuluşu bize sakramentler aracılığıyla ulaşır. Kurtarıcı işi bizi 
sakramentler aracılığıyla etkiler. Sorun, sakramentlerin Kutsal 
Kitap’taki öneminin fark edilmemesi değil, Tanrı’nın işleyişinde 
hiçbir şeye bağlı olmaksızın özgürce hareket edebilmesidir. Sak-
ramentlerin arka planında, onları uygulayan ve bu nedenle Tan-
rı’nın eylemlerine aracılık etmede temel bir role sahip olan Kilise 
her zaman vardır. Yenilenme kelimesi Tanrı’dan alınan yeni do-
ğuş anlamına gelir; ancak “sakramental ekonomi” düzeni, onu 
bir Kilise işi hâline getirir, çünkü Tanrı’nın yalnızca Kilise’nin 
sakramentleri aracılığıyla çalışmak için kendini bağladığına 
inanılır. O’nun lütfu her zaman Kilise aracılığıyla iletilen bir lü-
tuftur. Roma Katolikleri yenilenmeyi tanımlarken aynı kelime-
leri kullanırlar, ancak onları Sola gratia’yı (yalnızca lütuf) dış-
layan sakramental ekonomi dünyasına yerleştirirler. Dolayısıyla 
fark, yorum veya teolojik ayrıntılarda değil, Tanrı’nın kurtuluş 
işini tam olarak nasıl yürüttüğü noktasında ortaya çıkar. Sonuç 
olarak söylenmelidir ki, Kutsal Kitap’a göre yenilenme, insanın 



159 

kendi çabasıyla gerçekleştirebileceği bir süreç değil, Tanrı’nın 
lütfuyla başlattığı ruhsal bir doğuştur. Efesliler 2:1-5’te vurgu-
landığı gibi, günahın ölümünden ancak Tanrı’nın merhametiyle 
ve bizi Mesih’le birlikte diriltmesiyle yaşama kavuşuruz. Yuhan-
na 3:3’te İsa’nın işaret ettiği gibi, bu “yeniden doğuş” olmadan 
Tanrı’nın Egemenliği’ni görmek mümkün değildir. Bu köklü dö-
nüşüm, Tanrı’nın Ruhu aracılığıyla kişinin eski benliğini geride 
bırakmasını sağlar ve Mesih’in doğruluğu temelinde, Tanrı’ya 
yaraşır yepyeni bir yaşamın temelini atar.





VI. Papa Yanıldı! 

Bu bölüme, iki ilginç tarihi olaydan söz ederek başlamak isti-
yorum. Rönesans İtalya’sının siyasi ve dini manzarası, hiçbir aile 
tarafından Medici’ler kadar ustalıkla şekillendirilmemiştir. Flo-
ransa’nın ticari ve bankacılık devlerinden yükselerek Avrupa’nın 
en güçlü hanedanlarından birine dönüşen Mediciler, servetlerini 
yalnızca dünyevi iktidar için değil, aynı zamanda Hristiyanlı-
ğın en kutsal makamı olan Papalık üzerinde mutlak bir kontrol 
kurmak için kullandılar. Dört ayrı papa çıkarmakla kalmayıp, 
aynı zamanda bu papaları seçen kardinallerin atanmasında oy-
nadıkları rol, kilise tarihinde gücün nasıl yozlaşabileceğine ve 
siyasetin inancı nasıl gasp edebileceğine dair eleştirel bir örnek 
teşkil eder.

Medicilerin papalıkla olan ilişkisini belirleyen temel unsur, 
eşsiz finansal güçleriydi. Avrupa’nın en zengin bankasına sa-
hip olmak, onlara kilise içinde yatırım yapmak için muazzam 
bir olanak sundu. Kardinallik makamı ve nihayetinde papalık, 
ilahi bir çağrıdan ziyade, satın alınabilen, rüşvet ve siyasi ma-
nevralarla elde edilebilen birer meta hâline gelmişti. Kardinal-
lerin atanması, Medici stratejisinin bel kemiğini oluşturuyordu. 



162 

Floransa’nın fiili hükümdarı Lorenzo il Magnifico, genç, sadık 
ve aile çıkarlarını gözeten akrabalarını veya destekçilerini kar-
dinallik görevine getirmesi için Roma’ya baskı uygulardı. Bu du-
rum, gelecekteki papalık seçimleri için güvence altına alınmış 
oylar anlamına geliyordu. Kardinallik, bir inanç ve hizmet ma-
kamı olmaktan çıkıp, Medici hanedanının uzun vadeli stratejik 
varlığına dönüşmüştü. Ruhani liderlik, liyakat yerine aile bağları 
ve siyasi bağlılıklara dayanarak belirleniyordu.

Medici’lerin çıkardığı dört papa, bu sistemin doğrudan birer 
ürünüydü. Papa Leo X, Lorenzo de’ Medici’nin oğluydu ve henüz 
13 yaşındayken babasının servet ve nüfuzu sayesinde kardinal 
yapılmıştı. Papalığı döneminde sanatı himaye etmesi ve Martin 
Luther’in 95 tezini yayımlamasına yol açan endüljans satışlarını 
yoğunlaştırmasıyla hatırlanır; onun papazlığı, Medici haneda-
nının ihtişamını kutlamak için kişisel bir araç hâline gelmişti. 
Papa Clement VII, Lorenzo’nun gayri meşru oğluydu ve kuze-
ni Leo X tarafından kardinal yapılmıştı. Papalığı, siyasi bece-
riksizliklerle doluydu; İngiltere Kralı VIII. Henry’nin boşanma 
talebini reddetmesi, İngiltere Kilisesi’nin Roma’dan kopmasına 
yol açtı ve 1527’de yaşanan Roma’nın Yağmalanması, dini otori-
tenin siyasi çıkarlar uğruna nasıl zayıflatıldığını gösteren trajik 
bir tablo çizdi. Papa Pius IV, uzak bir akrabaydı ve Medici adı 
ile ona sağlanan destek sayesinde yükseldi; papalığı daha ılımlı 
ve reform yanlısı olsa da yükselişi ailenin gölgesinde gerçekleşti. 
Papa Leo XI ise “Bir Aylık Papa” olarak bilinir; seçimi, büyük 
yeğeni Ferdinando I de’ Medici’nin servetini kullanarak Fran-
sız kardinallere dağıttığı rüşvetler sayesinde mümkün olmuştu. 
Servet, kutsal bir seçimi açıkça satın almıştı.

Medici ailesinin papalık üzerindeki bu kontrolü, Katolik Ki-
lisesi için yıkıcı sonuçlar doğurdu. Nepotizm, simoni ve rüşvet, 
artık papalık siyasetinin standart prosedürü hâline gelmişti. Leo 
X ve Clement VII’nin kişisel lüks düşkünlüğü, siyasi hırsları ve 
kilisenin mali sömürüsü, Martin Luther’in protestosunu bes-
leyen başlıca unsurlardı; Medici papaları, Kilise’nin itibarını o 



163 

kadar zedeledi ki Hristiyan dünyasının bölünmesine doğrudan 
katkıda bulundular. Papa artık yalnızca “Petrus’un Vekili” değil, 
İtalyan şehir devletleri siyasetinde güç sahibi bir prens gibi görü-
lüyordu; bu durum kilisenin manevi otoritesini ve inandırıcılı-
ğını derinden sarstı.

Sonuç olarak, Medici ailesi servet ve siyaseti, dini makamı 
ele geçirmek için bir kaldıraç olarak kullanma konusunda ra-
kipsizdi. Seçtikleri veya seçilmesine önayak oldukları papalar 
çoğunlukla beceriksiz, şatafat düşkünü ve siyasi açıdan kördü. 
Onların mirası, Rönesans’ın sanatsal ihtişamının yanında kilise 
tarihinin en yozlaşmış ve bölücü dönemlerinden biri olarak gö-
rülmektedir. Bu durum, iktidarın mutlak olduğu yerlerde kutsa-
lın bile nasıl araçsallaştırılabileceğine dair zamansız bir uyarı-
dır; tıpkı günümüzde hâlâ Katolik Kilisesi’nin kurumsallaşmış 
dini yapıları aracılığıyla kutsalı çarpıtması gibi.

Bir diğer dikkat çekici tarihi olay, MS 897 yılında Roma’da 
gerçekleşen Cadaver Synod (Ceset Konsili)dur ve Katolik Kilisesi 
tarihinin en ürkütücü olaylarından biri olarak kayda geçmiştir. 
Papa IX. Stefanus, selefi Papa Formosus’un ölümünden yaklaşık 
dokuz ay sonra cesedini mezardan çıkartıp mahkeme salonunda 
yargılamıştır. Formosus’a papalık makamına yasa dışı şekilde 
gelmek, piskoposluk görevlerini terk etmek ve yeminlerini boz-
mak gibi suçlamalar yöneltilmiştir. Ceset suçlu bulunmuş, pa-
palık giysileri çıkarılmış ve kutsama eli kesilerek Tiber Nehri’ne 
atılmıştır. Bu dramatik ve sıra dışı olay, yalnızca Orta Çağ papa-
larının bireysel ahlaki zaaflarını değil, aynı zamanda papalığın 
kendisini Tanrı’nın doğrudan atanmış vekili olarak sunan dokt-
rinsel iddialarını da sorgulamaktadır. Katolik Kilisesi, papalığı 
havarisel soy ve ilahi atama yoluyla devredilen bir otorite olarak 
tanımlar; oysa Ceset Konsili, papalığın gerçekte siyasi bir oluşum 
ve dünyevi güç mücadelesinin bir aracı hâline geldiğini gözler 
önüne sermektedir. Formosus’un ölümünden sonra yapılan yar-
gılama ve ardından Stefanus’un kısa süre sonra tahttan indirilip 
öldürülmesi, papalık makamının Tanrı tarafından kutsal bir şe-



164 

kilde korunmadığını, aksine insan hırsı, aristokratik çekişmeler 
ve aile çıkarları doğrultusunda şekillendiğini göstermektedir. 
Papalık kurumunun kendisini Tanrı’nın doğrudan iradesiyle ha-
reket eden mutlak otorite olarak sunma iddiası, tarihsel örnekler 
karşısında geçersiz kalmaktadır. Dahası, Ceset Konsili yalnızca 
bir istisna değildir. İlk örnekte de okuduğumuz üzere, Orta Çağ 
ve Rönesans dönemlerinde Medici ve Borgia gibi ailelerden çı-
kan papalar, nepotizm, rüşvet ve siyasi hesaplarla atanmış; hava-
risel otoritenin kutsallığı ve kilisenin ilahi dayanağı sistematik 
olarak ihlal edilmiştir. Bu durum, Katolik Kilisesi’nin kendi teo-
lojik iddiasını tarihsel pratikler üzerinden çürüttüğünü gösterir. 
Papalık makamı, Tanrı’nın iradesiyle kutsanmış bireylerin yö-
nettiği bir kurum olmaktan ziyade, dünyevi güç ve siyasi çıkar-
ların şekillendirdiği bir insan kuruluşu hâline gelmiştir. Ceset 
Konsili ve benzeri olaylar, papalığın havarisel silsile iddiasının 
ve ilahi atama doktrininin saf ve dokunulmaz olmadığını açıkça 
kanıtlamaktadır. Kilise Tanrı tarafından kurulmuş bir kurum 
olarak kutsal olabilir; ancak bireyler aracılığıyla işleyen papalık 
makamı, tarihsel gerçeklikte ahlaki ve siyasi zaaflarla doludur. 
Dolayısıyla, papalığın kendini ilahi otoritenin tek temsilcisi ola-
rak sunma iddiasının tarih boyunca sürekli olarak sınandığını 
ve çürütüldüğünü görmekteyiz.

Katolik Kilisesi’nin kendi teolojik çerçevesi içinde, Papa’nın 
“yanılmazlık” (ex cathedra) doktrini oldukça sınırlı ve özel şart-
lara bağlıdır. Bu şartlar, Papa’nın tüm dünyadaki kilise adına 
iman veya ahlak konularında nihai bir kararı bağlayıcı olarak 
açıklamasıyla ilgilidir ve tarihte çok nadiren kullanılmıştır. Bu 
nedenle, genel tarihi olaylar, siyasi kararlar veya bilimsel yanıl-
gılar bu kapsamda değerlendirilmez. Bu bağlamda, Papalık ma-
kamının tarih boyunca sergilediği duruşların, aldığı kararların 
ve dile getirdiği söylemlerin sıklıkla sonradan kilise tarafından 
gözden geçirildiğini, değiştirildiğini veya özür dilenerek telafi 
edildiğini vurgulamak yerinde olacaktır. Bu örnekler, Papa’nın 
yanılmazlığı meselesinin yanı sıra, tarihsel kurum olarak Pa-



165 

palığın yanılgılarını ve zaman içinde değişen tutumlarını da 
göstermektedir. Galileo Galilei davası bunun en bilinen örnekle-
rinden biridir. Astronom Galileo, Dünya’nın Güneş’in etrafında 
döndüğünü savundu; bu, o dönemde Kilise’nin resmi anlayışı 
olan Dünya merkezli evren modeliyle çelişiyordu. Engizisyon 
1616’da Galileo’yu bu teoriyi savunmaması konusunda uyar-
dı; 1633’te ise yargılanıp görüşlerini reddetmeye zorlandı ve ev 
hapsine mahkum edildi. Yüzyıllar sonra Kilise, bu olayı bir hata 
olarak kabul etti; Papa II. John Paul, 1992’de Galileo’nun haklı 
olduğunu resmen itiraf ederek özür diledi.

Endüljans uygulamaları ve Reformasyon, Papalığın tarihsel 
yanılgılarının başka bir örneğidir. Orta Çağ ve Rönesans döne-
minde günahların affı karşılığında para toplanması yaygın hale 
gelmişti. Bazı papalar, özellikle X. Leo, bunu St. Pietro Bazilika-
sı’nın inşası için fon sağlamak amacıyla teşvik etti. Martin Lut-
her’in 95 Tezi bu uygulamaya karşı çıktı ve Reformasyon’u tetik-
ledi. Katolik Kilisesi, Trent Konsili aracılığıyla endüljans uygu-
lamasındaki suiistimalleri resmen kınadı ve düzenlemeler yaptı. 
Bugün endüljans kavramı varlığını sürdürse de, Orta Çağ’daki 
para karşılığı satış tamamen ortadan kalkmıştır.

Haçlı Seferleri de Papalığın tarihsel hatalarına örnek teşkil 
eder. Papaların çağrısıyla düzenlenen bu askeri seferlerin asıl 
amacı Kutsal Toprakları Müslüman kontrolünden kurtarmaktı; 
ancak zamanla sapmalar yaşandı. Özellikle Dördüncü Haçlı Se-
feri sırasında Katolik haçlıların İstanbul’u yağmalaması ve Or-
todoks Hristiyanları katletmesi, Katolik ve Ortodoks kiliseleri 
arasında onarılmaz bir yara açtı. 2001’de Papa II. John Paul, Ati-
na’da yaptığı konuşmada bu olay için özür diledi ve Hristiyanlar 
arasındaki şiddet için Tanrı’dan af diledi.

Engizisyon mahkemeleri de tarihsel olarak eleştirilen uygu-
lamalardandır. Sapkınlıkla mücadele etmek amacıyla kurulan 
bu dini mahkemelerde adil yargılama standartları çoğu zaman 
göz ardı edilerek işkence ve şiddet kullanıldı. Kilise, engizisyon 
döneminde yaşanan acıları ve adaletsizlikleri kabul etti; Papa 



166 

II. John Paul, 2000 yılında “Kilise’nin Tarihindeki Hatalar için 
Tövbe Duası” ayininde bu hatalar için özür dilemiştir. Kilise’nin 
bilimsel ve entelektüel gelişmelere tepkisi de Papalığın yanılgı-
ları arasında gösterilir. Evrim teorisi, jeolojik yaş tayini ve Big 
Bang teorisi gibi bilimsel gelişmeler ilk ortaya çıktığında Kilise 
öğretisiyle çatışıyor olarak algılandı. 19. yüzyılda Papa IX. Pi-
us’un Syllabus Errorum adlı belgesi, modernizmi ve rasyonaliz-
mi kınayarak Kilise’yi birçok bilimsel ve felsefi düşünceye me-
safeli bir konuma yerleştirdi. Ancak zamanla bu tutum değişti; 
Big Bang teorisinin ilk fikir babası bir rahipti ve Papa XII. Pius 
evrimi “ciddi bir hipotez” olarak nitelendirdi. Papa II. John Paul 
1996’da evrimin “bir teoriden daha fazlası” olduğunu kabul etti. 
Günümüzde Pontifical Bilim Akademisi, dünyanın önde gelen 
bilim insanlarını bünyesinde barındırmaktadır.

Bu örneklerin hiçbiri, Katolik doktrinindeki anlamıyla Pa-
palık yanılmazlığının ihlali olarak görülmez. Yanılmazlık, yal-
nızca Papa’nın iman ve ahlak alanında, tüm Kilise’ye bağlayıcı 
olarak ex cathedra bir doktrin ilan etmesiyle geçerlidir ve tarihte 
yalnızca iki dogma bu şekilde ilan edilmiştir: Meryem Ana’nın 
Günahsız Doğumu (1854) ve Meryem Ana’nın Göğe Yükselişi 
(1950). Diğer tüm tarihsel olaylar, Papalığın siyasi kararları, di-
sipliner uygulamaları veya bilimsel yorumları ile ilgilidir ve bu 
kapsamda yanılgı olarak değerlendirilir.

Fakat, kilisenin, tarih boyunca hatalı karar ve açıklamaları-
nı ex cathedra olmadıkları gerekçesiyle meşrulaştırmasının öte-
sinde, bu durum bizi çok daha derin bir sorgulamaya yönlendi-
riyor. Papalık makamının seçim süreçlerinin kutsallıktan ziyade 
siyasi ve dünyevi çıkarlarla şekillendiği görülmektedir. Bu bağ-
lamda, Papalık makamının “yanılmaz” olarak kabulü, tarihsel 
gerçeklerle çelişir; çünkü birçok Papa, Kilise’nin ruhani ve ah-
laki yönünden ziyade, aile bağları, maddi güç ve politik çıkarlar 
üzerinden işbaşına gelmiştir. Tüm bu tarihsel hatalar ve yozlaş-
ma örnekleri göz önüne alındığında, böylesine kutsal olmayan 
yollarla seçilmiş bir papalıkta tarihsel olarak güvenilir bir ya-



167 

nılmazlık iddiası gerçekten ileri sürülebilir mi? Papaların insanî 
zaafları, çıkar çatışmaları ve bazen tamamen dünyevi kaygılarla 
hareket etmesi, Kilise’nin tek bir süreklilik ve kutsallık çizgisi 
üzerinde ilerlediği fikrini ciddi şekilde sarsar. Bu perspektifte, 
Papalık makamının yanılmazlığı iddiası, yalnızca doktrinsel bir 
soyutlama olarak kalır; somut tarihsel zemin, papaların seçim 
ve yönetim süreçlerinde devam eden boşlukları, bozulmuşluk 
ve yozlaşmışlık halleriyle doludur. Sonuç olarak, tarihsel veriler 
ışığında, Katolik Kilisesi’nin Papalık yanılmazlığına dayalı oto-
ritesine güvenmek mümkün görünmemektedir ve Kilise’nin bu 
süreçlerde bir devam edememe, papasızlık ya da tarihsel bir du-
raklama durumu yaşadığı da ileri sürülebilir.

Bu tarihî örnekler, Papalık makamının insanî zaaflar ve 
siyasi çıkarlarla nasıl şekillendiğini gösterirken, aynı zamanda 
Kilise’nin kutsal temelleri üzerine yapılan teolojik tartışmala-
rın önemini de ortaya koymaktadır. Bu bağlamda, Papalık ya-
nılmazlığı iddiasını değerlendirirken, Kutsal Yazılar’daki temel 
metinlerden biri olan Matta 16:18’i incelemek, hem doktrinsel 
iddiaların kökenini hem de tarihsel gerçeklerle olan ilişkisini 
anlamak açısından gereklidir. Matta 16:18 ayetine geldiğimizde, 
Yunanca metinde oldukça ilginç detaylar göze çarpmaktadır. 
Ayette, İsa’nın Petrus’a hitap ederken kullandığı kelime, “küçük 
taş” anlamına gelen Petros’tur. Bu kelimenin aynı kullanımını, 
Yunanca apokrif kitaplardan 2. Makkabiler’in 1:16 ve 4:41. bö-
lümlerinde de görmekteyiz; burada aynı Yunanca kelime, atıla-
bilecek küçük bir taş anlamında kullanılmıştır. İsa, konuşmayı 
Petrus’tan (Petros) “bu kaya”ya (Petra) kaydırır. Buradaki Petra 
kelimesi Yunancada büyük bir kaya veya uçurum, yani kütlesi 
büyük bir taş anlamına gelir. Öncesinde yer alan gösterme za-
miri ise dişil bir zamirdir ve yalnızca dişil bir isimle ilişkilenir; 
dolayısıyla burada söz konusu dişil zamir, dişil bir isim olan Pet-
ra’yı belirtmektedir. Kutsal Yazılarda “kaya” sembolik olarak 
kullanıldığında, bu her zaman Mesih’i simgeler. Bunun anlaşıl-
ması için Yunanca bilgisine sahip olmak şart değildir; İngilizce 



168 

çeviriler dahi İsa’nın “Sen Petrus’sun ve bu kayaya dayanarak 
kilisemi inşa edeceğim” demediğini açıkça göstermektedir. Bu-
rada “sen” ifadesi kilisenin temeli olarak Petrus’u işaret etme-
mektedir; kilisenin inşa edicisi olarak “ben” (İsa) belirtilmekte-
dir. Katolik geleneği Petrus’un kilisenin temeli olduğu iddiasını 
savunsa da ayette bu temelin Petrus’un şahsına atıf yaptığı gö-
rülmektedir. İsa, Petrus’u bir makam veya ünvan sembolü ola-
rak tanımlamamış, yalnızca birey olarak Petrus’tan söz etmiştir. 
Dolayısıyla kilise gerçekten de Petrus üzerine kurulmuş olsaydı, 
bu yalnızca Petrus’un kişiliği ile sınırlı kalırdı; ayette herhangi 
bir şekilde apostolik süreklilik, makam veya otorite devri ima 
edilmemektedir. Buna karşın, ayette İsa’nın Petrus’tan kendisi-
ne ve kendisini “büyük kaya” veya “kök taş” olarak nitelediği de 
açıktır. Daha önce de belirtildiği gibi, Kutsal Yazılarda “kaya” 
sembolik olarak kullanıldığında Mesih’i ifade eder; dolayısıyla 
kilisenin inşa edicisi de kendisidir. İsa burada kişisel zamirler 
kullanarak bu durumu açıkça belirtmektedir.

Yunanca’da Petrus için kullanılan “Petros” küçük taş an-
lamına gelirken, “Petra” büyük ve sarsılmaz kayayı ifade eder. 
Dahası, Yunanca’da kullanılan işaret zamiri gramer açısından 
Petrus’a değil, “Petra”ya bağlanır. Yani Mesih, Petrus’a “sen bir 
küçük taşsın” dedikten sonra gözlerini asıl kayaya, kendisine çe-
viriyor: “Ben kilisemi bu kaya üzerine kuracağım.” Ayrıca Ka-
tolikler bu metindeki Yunanca ayrımı reddederek “İsa Aramice 
konuşuyordu” derler. Fakat biliyoruz ki, Ruh’un esiniyle Yeni 
Ahit Grekçe yazıldı. Matta, gördüklerini ve işittiklerini Ruh’un 
esiniyle Grekçe’ye aktardı. Dolayısıyla asıl ilham edilen anlam 
Grekçe kelimelerde yatıyor. Üstelik İsa, Filipus Sezariyesi gibi 
putperest ve Helenistik bir bölgede öğrencileriyleydi; burada 
Grekçe konuşmuş olması son derece muhtemeldir. Ama hangi 
dili konuştuğu fark etmez, çünkü Tanrı Sözü Grekçe yazıldı. 
Grekçe metin bize açıkça bir ayrım gösteriyor: Petrus küçük taş, 
Mesih ise kaya. Coğrafi bağlam da bu yorumu destekliyor. Fi-
lipus Sezariyesi’nde dev bir kaya kütlesi, içinden çıkan kaynak 



169 

suları ve etrafa saçılmış küçük taşlar vardı. İsa’nın bu fiziki or-
tamı bilinçli olarak seçtiğini düşünüyorum: Petrus’a bakıp “sen 
küçük taşsın” dedi, sonra arkasındaki dev kayayı işaret ederek 
“ama işte bu kaya üzerine kilisemi kuracağım.”

Papalığın yanılmazlık doktrinini daha detaylı bir biçim-
de incelemeye devam edelim. 18 Temmuz 1870’te, tam 150 yıl 
önce, Birinci Vatikan Konsili, Papa IX. Pius tarafından sunulan 
Pastor Aeternus adlı dogmatik anayasayı kabul etti. O gün Aziz 
Petrus Bazilikası’ndaki hava hem törensel hem de gergindi. Pa-
palık Devletleri’ni saran siyasi ortam oldukça hassastı ve bir ça-
ğın sonunun yaklaştığı hissediliyordu. Nitekim çok geçmeden 
Sedan Muharebesi’nde (1-2 Eylül 1870) Prusya ordusu, Papa’nın 
en büyük koruyucusu olan III. Napolyon’u mağlup etti. Böylece 
Papa, Fransız askerî desteğini kaybetti. Napolyon’un esir düş-
mesiyle Fransız himayesi sona erdi ve İtalyan ordusunun Ro-
ma’yı işgaliyle (20 Eylül 1870) şehir, İtalya Krallığı’nın başkenti 
ilan edildi. Bu gelişmeler üzerine konsil aniden sona erdirildi ve 
askıya alındı.

Tarihî bir ironi olarak, Papalık Devletleri yıkılma eşiğin-
deyken, Papa ve Roma Katolik Kilisesi yeni bir dogma ilan etme 
ihtiyacı duydu: papalık yanılmazlığı. Bu karar büyük ölçüde 
siyasi kaygılarla şekillenmişti. Doktrin, kilise içinde bağlayıcı, 
değişmez ve ilahî kaynaklı bir öğreti olarak tanımlandı ve aynı 
zamanda siyasi ve kültürel rakiplere karşı sembolik bir meydan 
okuma işlevi gördü. 19. yüzyılda Papalık, varlığını tehdit eden 
iki büyük mücadeleyle karşı karşıyaydı. Siyasi alanda, mutlaki-
yetçi eğilimlerle yönetilen Avrupa devletleri ve prenslikleri Ki-
lise’nin otoritesini sorguluyor, Papa ise eski rejimin bir parçası 
olarak görülüyordu. Felsefî planda ise Fransız Aydınlanması’nın 
getirdiği akılcılık, ilerleme fikri ve sosyalist düşünceler, gelenek-
sel papalık anlayışıyla çatışıyordu. Bu tepki, 1864’te Pius IX’un 
Syllabus Errorum (Yanlışlar Listesi) adlı belgeyi yayımlamasıyla 
doruğa ulaştı. Bu metinde modern fikirler, dinî özgürlükler ve 
Hristiyan dernekleri şiddetle kınanıyordu.



170 

Kilise içindeki bölünmeler de belirgindi. Özellikle Fransa’da 
etkili olan iki akım öne çıkıyordu: Galikanizm yerel kiliselerin 
özerkliğini savunurken, Ultramontanizm papalığın merkezî ve 
mutlak otoritesini yüceltiyordu. Pius IX, merkezî otoritenin sar-
sılmasının Kilise’yi zayıflatacağına inanıyor ve papalığın yetkisi-
ni güçlendirmeyi hedefliyordu. Joseph de Maistre’in meşhur sözü 
bu anlayışı özetler niteliktedir: “Papa yönetir, ama yönetilmez; 
yargılar, ama yargılanmaz; öğretir, ama kendisine öğretilmez.”

Birinci Vatikan Konsili’nin temel motivasyonlarından biri, 
modern dünyanın Kilise’ye yönelttiği tehditlere karşı teolojik bir 
cevap vermekti. Papa Pius IX, konsilin papalığın üstünlüğünü ve 
belirli şartlar altında öğretisel yanılmazlığını ilan etmesini sağ-
ladı. Pastor Aeternus belgesine göre, Papa “Ex Cathedra” (resmî 
makamından) konuştuğunda, yani inanç ve ahlak konularında 
tüm Hristiyanlara öğretmenlik yaparken, ilahî yardımla dona-
tılmış olarak yanılmaz kabul edilir. Bu tür tanımlamalar değişti-
rilemez ve kilisenin onayına bağlı değildir. Aksi görüşte olanlar 
ise aforozla cezalandırılır.

Bu tanımın öne çıkan unsurları şunlardır:
•	 Papa, Kilise’nin başı olarak en yüksek öğretisel otorite-

dir; üstünde bir merci yoktur.
•	 Yetkisi sadece inanç ve ahlakla sınırlı olmayıp, disiplin 

ve yönetim konularını da kapsar.
•	 “Ex Cathedra” ifadesi, Papa’nın yanılmaz sayılmasının 

yalnızca kendi en yüksek öğretim yetkisini resmî olarak 
kullandığı durumlarda geçerli olduğunu ifade eder.

•	 Öğreti değişmezdir ve reddedenler – özellikle Protestan-
lar – aforoz edilmiştir.

Katolik inanç savunucuları, yanılmazlık doktrinini destek-
lemek için Luka 22:32’yi (“Ama ben, imanını yitirmeyesin diye 
senin için dua ettim”) referans olarak gösterir. Oysa bu ayet, 
papalığın mutlak ve yanılmaz bir yetkiyle donatıldığı yönün-
de yorumlanacak bir içeriğe sahip değildir. Vatikan I, papalık 
öğretisinin modern dönemdeki en kapsamlı ve bağlayıcı ifadesi 



171 

olmuştur. Protestan Reformu’nun Kutsal Yazılara dayalı eleşti-
rilerine ve bireysel vicdan özgürlüğünü vurgulayan modern dü-
şünceye karşı, papalık neredeyse mutlak ve yanılmaz bir konu-
ma yerleştirilmiştir. Bunun sonucunda, Papa etrafında kişisel bir 
bağlılık gelişmiş ve 20. yüzyıla kadar sürecek bir papalık otori-
tesi kültü oluşmuştur. Burada önemli olan nokta, yanılmazlığın 
yalnızca “Ex Cathedra” açıklamalarla sınırlı olduğudur. 1950’de 
Papa XII. Pius, Munificentissimus Deus adlı belge ile Meryem’in 
bedenen göğe alınışı dogmasını ilan etmiş ve bunu bağlayıcı bir 
inanç hâline getirmiştir. Bu dogma, Kutsal Yazılar’da doğru-
dan bir dayanak bulunmamasına rağmen, papalık yanılmazlığı 
doktrinine dayandırılmıştır. Sonuç itibarıyla, Roma Katolik Ki-
lisesi, Kutsal Yazılara doğrudan referansla temellendirilemeyen 
papalık yanılmazlığı üzerine, bir diğer Kutsal Yazı dışı öğretiyi 
– Meryem’in göğe yükselişi inancını – inşa etmiştir. 

Dolayısıyla, Katolik doktrin sisteminin, Kutsal Kitap’a aykırı 
unsurları reforme etmektense, onları insan öğretileriyle meşru-
laştırma eğiliminde olduğu görülmektedir. Bu yapının değişim 
yolu ise, 150 yıl sonra dahi, papalık yanılmazlığı dogmasını sor-
gulayan ve otoriteyi yeniden Kutsal Kitap merkezli bir modele 
döndürmeyi hedefleyen köklü bir reformdan geçmektedir.





VII. İnanç mı, Cazibe mi?

Son dönemde genç yetişkinler arasında gözlemlenen Katolikli-
ğe yönelim, entelektüel bir kabulden ziyade; deneyimsel, duygu-
sal ve kültürel faktörlerin bir sonucudur. Özellikle iki unsur öne 
çıkıyor: Ekmek ve şarap ritüeli olan Kutsal Komünyon ve Mer-
yem Ana’ya duyulan özel bağlılık. Gençler, bu ritüel aracılığıyla 
Tanrı’yı fiziksel olarak deneyimleme fırsatı bulduklarını düşü-
nüyor; gözle görebilecekleri, dokunabilecekleri bir Tanrı, somut 
bir iman nesnesi olarak sunuluyor. Oysa Yeni Ahit açıkça göste-
rir ki, İsa hiçbir yerde kendini ekmek ve şarapta fiziksel olarak 
deneyimlemeyi vaat etmemiştir. Tanrı, inananın içinde, Kutsal 
Ruh aracılığıyla yaşar; her birey Tanrı’nın tapınağıdır. İsa’ya 
gerçekten iman eden kişi, herhangi bir ritüele bağımlı olmadan 
Tanrı ile ilişki kurabilir. Bu bakış açısı, gençlerin Katolikliğe yö-
nelmesinin ardında yatan motivasyonun teolojik doğruluk değil, 
deneyim arayışı olduğunu çarpıcı bir şekilde ortaya koyar.

Bir diğer belirleyici faktör, Katolik Kilisesi’nin sunduğu düzen 
ve yapıdır. Modern dünyada gençler, ideolojiler ve inanç sistemleri 
arasında kaybolmuş durumdalar; neye inanacaklarını kestiremi-
yorlar. Katolik Kilisesi ise kapsamlı bir ritüel sistemi ve belirgin 



174 

bir hiyerarşi sunarak, bireylere adeta ruhsal bir kontrol listesi vaat 
ediyor. Ancak burada kritik nokta, düzenin sağladığı psikolojik 
güvenin, Kilise’nin doğruluğunu kanıtlamadığıdır; sunduğu kon-
for ve yapı, inançla değil, insan psikolojisiyle ilgilidir.

Meryem Ana’nın Katolik doktrinindeki yeri de gençler üze-
rinde güçlü bir etki yaratıyor. Kilise, Meryem’i insanlığın aracısı 
ve gökyüzünün kraliçesi olarak konumlandırırken, bu figür Yeni 
Çağ’daki “dişil ilahi” kavramlarıyla paralellik gösteriyor. Genç-
ler, bilinçli bir şekilde Tanrı ile doğrudan ilişki kurmak yerine, 
fiziksel bir figür aracılığıyla ruhsal deneyim yaşamayı tercih edi-
yorlar. Bu da Katolikliğin bir deneyim ve his odaklı çekiciliğini 
daha da görünür kılıyor.

Katolikliğin materyalist yaklaşımı—ekmek, şarap, tespihler, 
haçlar—de bu yönelimi besliyor. Bu nesneler aracılığıyla genç-
ler, ruhsal güç veya enerji elde edebileceklerini düşünüyor; yak-
laşım, Yeni Çağ’daki kristaller, muskalar ve nesnelere yüklenen 
spiritüel güç inancı ile şaşırtıcı biçimde benzeşiyor. Oysa Kutsal 
Kitap açıkça belirtir ki, Tanrı fiziksel nesneler aracılığıyla dene-
yimlenmez; O, Kutsal Ruh aracılığıyla bireyin içinde var olur ve 
rehberlik eder.

Tüm bu etkenler bir araya geldiğinde, gençlerin Katolikliğe 
yönelimi, teolojik doğruluk veya Kutsal Kitap’ın öğretileri ile 
değil, deneyimsel ve psikolojik ihtiyaçlarla şekillendiği açıkça 
görülüyor. Kutsal komünyon, Meryem Ana figürü, ritüeller ve 
fiziksel semboller, gençlerin ilgisini çeker; ancak bunlar Tanrı’yı 
gerçekten tanımak anlamına gelmez. Gerçek iman, Kutsal Ruh 
aracılığıyla inananın kalbinde ve yaşamında tezahür eder. Dola-
yısıyla, Katolikliğe yönelişin arkasında yatan temel dinamik, in-
san psikolojisine hitap eden bir deneyimsel çekiciliktir; teolojik 
bir zorunluluk veya ilahi bir doğruluk değil. Öte yandan, Pro-
testanlıktan Katolikliğe geçen herkesin inançsız olduğunu söy-
lemek ise fazlasıyla aceleci olur; bu geçişin arkasında çok çeşitli 
nedenler var. İnsanların hangi yöne gideceğini bilmek imkân-
sızdır; bu nedenle onları önden hükme bağlamak doğru değil.



175 

Yukarıda da vurguladığım üzere, Katolikliğe yönelen pek çok 
kişi, ciddi ve derin bir ibadet arayışı içinde; birçok Evanjelik kili-
sedeki yüzeysel ve gösterişli ibadetlerden yorulmuş durumdalar. 
İnsanlar, cadde üzerindeki yeni kilise girişimlerinde kendilerini 
tarihsel bir bağın parçası gibi hissetmiyorlar. Çağdaş Hristiyan 
müzik setlerinin gölgesindeki ibadetler çoğu zaman tatmin etmi-
yor. Ayrıca, bazı insanlar için, kilisenin onlara neye inanacakla-
rını söylemesi ve bu yükten kurtulma imkânı, kendi başlarına her 
şeyi çözme zorunluluğundan daha kolay görünüyor.

Tüm bu unsurlar, birçok kişinin Katolik Kilisesi’ni daha tat-
min edici bulmasının ardındaki sebepleri açıklamaktadır. Bu-
nunla birlikte, kişisel olarak, bu ihtiyaçların farkında olmama 
rağmen teolojik doğruluk meselelerini göz ardı edemem. Zira 
Katolik Kilisesi’nin öğretilerinin önemli bir kısmı—ister aklan-
ma, sakramentler ve lütuf aktarımı gibi temel doktrinlerde, ister 
geleneğin rolü, papalık otoritesi, vaftiz yoluyla yenilenme dokt-
rini, Meryem’in yüceltilmesi veya azizlere yapılan dualar gibi 
uygulamalarda olsun—Kutsal Kitap’ın ruhu ve metniyle tam 
bir uyum içinde görünmemektedir. Ritüel ve geleneğin sunduğu 
zenginlik ne denli hayranlık uyandırıcı olursa olsun, bu durum 
derinde yatan teolojik tutarsızlıkları gidermeye yetmez. Ve niha-
yet, Vatikan’ın salonlarında titizlikle sergilenen sanat eserlerinin 
tüm ihtişamında—en iyi Rönesans ressamlarının tuvalleriyle 
hayat bulan, tarihin adeta parmaklarının ucunda hissedildiği 
heykellerle şekillenen ve uzaktan mistik bir tınıyla yükselen soy-
lu seslerde—artık içimde garip bir izlenim beliriyor: Kilise, sanki 
kendi cenaze törenini sahneliyormuş gibi, ölüm anında bile elin-
deki tüm ihtişamını sergiliyor; sanki bir Mesih-karşıtının sonu 
buymuş gibi.




